Jan H. Rottgers
Das digitalisierte Holocaust-Gedenken ist keine gefihrliche Erinnerung

80 Jahre nach dem Ende des zweiten Weltkrieges und der NS-Diktatur stellt sich ein Problem. Die
Zeitzeuglnnen sterben weg und schon in wenigen Jahren wird es keine lebenden KZ-Uberlebenden
mehr geben, die tiber ihre Erfahrungen in den Konzentrationslagern berichten konnten.

Wie also umgehen mit dieser Tatsache und eine Erinnerungskultur pflegen, die diesem Umstand
Rechnung trigt? Eine Beobachtung, die zurzeit gemacht werden kann, ist, dass zunehmend auf die
Konservierung und Digitalisierung von Berichten von KZ-Uberlebenden gesetzt wird. Die
technologischen Moglichkeiten werden so als Chance begriffen, dieses Erbe und die Erinnerung an
die Schrecken des Holocausts zu bewahren.

Es gibt dabei verschiedene Ansétze, die sich jedoch alle positiv auf die Digitalisierung beziehen.
Einige Projekte sollen im Folgenden kurz vorstellt werden. Daran wird sich eine theologische Kritik
anschlieBen, die auf die Grenzen dieser Art Erinnerungskultur hinweist und auf Leerstellen
verweisen soll. Ausgangspunkt der Kritik ist dabei der Begriff der ,,Gefdhrlichen Erinnerung®, so
wie er vom bekannten Vertreter der Politischen Theologie, Johann Baptist Metz, vorgestellt wurde.

1. Verschiedene Projekte digitaler Erinnerungskultur

Wie sprechen tiber leidvolle Erfahrungen, zumal des Holocausts, die nicht in Worte zu fassen sind?
Vor dieser Herausforderung stehen Menschen seit langem. Seit einiger Zeit gibt es nun Versuche
unterschiedlicher Akteure, mithilfe der technologischen Mdoglichkeiten die Erinnerung an die Opfer
des Holocausts im Internet zu konservieren, fiir Bildungsangebote urbar zu machen und eine
Gedenkkultur zu pflegen, die bisweilen eine bedenkliche Schlagseite haben.

1.1 Generative KI am Beispiel Anne Frank

Beispiele dafiir finden sich viele auf Social-Media-Plattformen wie Instagram oder Tiktok. Es gibt
dort auf Kanilen, von denen der Offentlichkeit nicht bekannt ist, wer dahintersteckt und sie mit
Inhalten bespielt, eine Vielzahl von Videos zu historischen Personlichkeiten, die mittels generativer
KI zu neuem Leben erweckt werden. Pikant ist nun, dass sich auf diesen Kanilen auch Videos von
Opfern des Holocausts finden. So gibt es eine Reihe von Videos, in denen schwarz-weif3
Aufnahmen von Anne Frank animiert und mit traurig-dramatischer Musik unterlegt werden und
eine Stimme die bedriickenden Erfahrungen im Versteck vor den Nazis oder die Angst beim
Transport beschreibt. Es entsteht der Eindruck als wére Anne Frank wieder zum Leben erweckt
worden und konnte erzéhlen, wie es damals war und was sie gefiihlt habe, einschlielich der
Aufforderung an die ZuschauerInnen, den Kanal zu abonnieren und mit dem Kanal zu interagieren,
damit weitere Videos folgen. In den Videos sind neben sprachlichen Fehlern auch historische
Ungenauigkeiten. In einem Video wird z.B. erzéhlt, dass Anne Frank in Auschwitz ums Leben
gekommen sei, was nicht stimmt, da sie in Bergen Belsen starb.'

Recht schnell produzierbar wird diese Art Videos durch die fortschreitende Entwicklung generativer
KI in den letzten Jahrzehnten. Kurz gesagt setzt ein Programm im Riickgriff auf bestehende
Datenbanken zum Leben von Anne Frank oder im Riickgriff auf ihr Tagebuch durch ein
mathematisch-probabilistisches Verfahren Versatzstiicke neu zusammen, welche wiederum von

1 Vgl https://www.bs-anne-frank.de/fileadmin/content/Publikationen/2025_ Report Holocaust als Meme.pdf und
https://www.ndr.de/kultur/Anne-Frank-als-KI-Version-Erinnerungskultur-im-Wandel.annefrank236.html [zuletzt

abgerufen: 16.9.25].



https://www.ndr.de/kultur/Anne-Frank-als-KI-Version-Erinnerungskultur-im-Wandel,annefrank236.html
https://www.bs-anne-frank.de/fileadmin/content/Publikationen/2025_Report_Holocaust_als_Meme.pdf

einem anderen Programm in Tonausgabe umgesetzt werden, sodass der Eindruck einer Sprache
entsteht, obwohl nur Berechnungen angestellt werden, die etwas hervorbringen, was Menschen als
Sprache und sinnvollen Gehalt interpretieren. Bei KI-generierten Videos finden im Hintergrund
dhnliche Berechnungen statt, die aufgrund von Wahrscheinlichkeiten eine bestimmte Reihung von
Pixeln vorschlagen, die stimmig zum eingegebenen Befehl passt. Eine KI malt und spricht nicht, sie
ist auch kein Zauberwerk, sie rechnet.’

1.2 VR-Brillen in Gedenkstdtten

Es gibt aber nicht nur ein KI-gestiitztes Holocaust-Gedenken von mehr oder weniger anonymen
social-media- Kandlen mit zweifelhafter Motivationslage (z.B. mehr Abos und Reichweite
generieren, um hohere Werbeeinnahmen zu erhalten). Auch offizielle, staatlich unterstiitzte
Holocaustgedenkstitten und universitire Bildungsprojekte setzen auf Digitalisierung in der
Erinnerungsarbeit.

Ein Beispiel dafiir ist das Anne-Frank-Haus in Amsterdam. Mittlerweile ist es moglich, mit einer
VR (virtuelle Realitét)-Brille das Haus, in der sich die Familie fiir Jahre versteckt hielt, zu
erkunden. Versprochen wird: ,,In der VR-App sind alle Zimmer des Hinterhauses im Stil des
Zeitraums des Untertauchens zwischen 1942 und 1944 eingerichtet.*’. Mithilfe einer virtuellen
Umgebung soll es moglich werden, ein immersives Erlebnis zu haben, eine Zeitreise zu
unternehmen und sich authentisch in die Gegebenheiten damals zu versetzen wie die beklemmende
Enge des Hauses oder die Einrichtung, wie Anne Frank und die anderen Untergetauchten sie sahen.
In einer VR-Umgebung werden durch eine Brille, welche Augen und Ohren bedeckt, visuelle und
akustische Signale erzeugt. Dabei registrieren die Sensoren der Brille Bewegungen des Kopfes und
Korpers und passen die Signale durch Rechenprozesse des internen Computers an. Die digitale
Umgebung verédndert sich und es wird die [llusion erzeugt, dass durch die eigenen Bewegungen ein
Herumgehen in der simulierten Hinterhauswohnung mdéglich sei. Der Korper des Nutzenden wird in
das Erlebnis mit einbezogen und es wird so immersiv.*

1.3 Zeitzeugen in XR-Umgebung

Ein weiteres Beispiel fiir den Einzug von Digitalisierung in das Holocaust-Gedenken ist das Projekt
LediZ (Lernen mit digitalen Zeugnissen) der LMU Miinchen. Ein Teil des Projekts beinhaltet die
Zusammenarbeit mit dem jiidischen Holocaust-Uberlebenden Abba Naor. Naor, der 1928 in Litauen
geboren wurde, liberlebte mehrere KZ und setzt sich seit vielen Jahren als Zeitzeuge in Schulen
gegen das Vergessen der NS-Verbrechen ein.’

Um sein Zeugnis zu sichern, gerade auch fiir die Bildungsarbeit in Schulen, wird versucht dies in
eine XR(extended reality/ erweiterte Realitdt)-Umgebung zu liberfiihren. ,,Das Zeugnis von
Holocaust-Uberlebenden wird im Klassenzimmer in 3D und in Lebensgrofe visualisiert; die

2 Ausfiihrlich zu den grundlegenden Funktionsweisen von KI auch z.B.
https://capulcu.noblogs.org/post/2023/11/17/chatgpt-als-hegemonieverstaerker/#sdfootnote3anc [zuletzt abgerufen
16.9.25].

3 Vgl
https://www.annefrank.org/de/uber-uns/was-wir-tun/unsere-publikationen/das-anne-frank-haus-virtual-reality/ [zuletzt
abgerufen: 16.9.25]

4 Vgl. https://epub.ub.uni-muenchen.de/95053/1/Handreichung.pdf [zuletzt abgerufen: 16.9.25].

5 Vgl https://www.edu.lediz.Imu.de/wordpress/abba-naors-interaktives-digitales-zeugnis-de/ [zuletzt abgerufen:
16.9.25].



https://www.annefrank.org/de/uber-uns/was-wir-tun/unsere-publikationen/das-anne-frank-haus-virtual-reality/
https://epub.ub.uni-muenchen.de/95053/1/Handreichung.pdf
https://www.edu.lediz.lmu.de/wordpress/abba-naors-interaktives-digitales-zeugnis-de/

Schiilerlinnen tragen Brillen bzw. nutzen mobile Geréte und erschliefen sich die Erzdhlung durch
Fragen.“® XR steht fiir eine ganze Palette immersiver Technologien, die mal mehr, mal weniger
virtuell sind, durch die eine besondere Tiefe der Erfahrung und Auseinandersetzung moglich sein
soll.

Im Fall Abba Naors soll sein Zeugnis digitalisiert werden und durch die Moglichkeiten der XR eine
Néhe zu SchiilerInnen und anderen interessierten Menschen hergestellt werden, die eine vertiefte
Auseinandersetzung mit dem Holocaust ermoglichen sollen.

In diesem Fall wird nicht mit einer generativen KI gearbeitet, welche ,,neue* Antworten produziert,
sondern aus einem Fundus eingesprochener und aufgezeichneter Videos Naors zu verschiedenen
Fragen wird eine Antwort prasentiert. Dabei hilft eine Spracherkennungssoftware die Frage in
maschinenlesbare Schriftform zu bringen. Diese Frage soll dann wiederum durch ein Programm
abgeglichen werden und mit der Datenbank an Aussagen zu den verschiedenen Themen eine
Zuordnung erfolgen. Auf die gestellte Frage wird dann ein passender Video-Clip aus dem
aufgezeichneten Repertoire abgespielt, bzw. erscheint in der virtuellen Umgebung ein Hologramm
des Zeitzeugen Naor, so wie es aufgezeichnet wurde.

Fiir den Fall, dass die Software Probleme hat, die Sprache des Fragenden in Maschinencode zu
ibersetzen wegen Nuschelns 0.4, kann auch schon mal ein falsch zugeordneter Clip abgespielt
werden. Wird eine Frage zu einem Thema gestellt, wozu es keine Antwort gibt, kommt ein Clip mit
der Aussage: ,,Darauf habe ich keine Antwort.” Auch fiir den Fall, dass Naor eine Antwort
verweigert hat, wurde ein Video aufgenommen. Es wird so die Simulation eines quasi natiirlichen
Gesprichs erzeugt. Die Rechen- und Zuordnungsprozesse erfordern natiirlich Zeit, sodass nicht wie
bei einem natiirlichen Gesprich direkt eine Antwort kommt, sondern immer etwas zeitversetzt.
Begriindet wird dieses Projekt u.a. durch das hohe Alter des Zeitzeugen. In einer Dokumentation
liber das Projekt heiBit es bspw.: ,,Sein digitaler Zwilling kann nicht krank werden.*’

Die Liste digitaler Projekte von KZ-Gedenkstétten und anderer Akteure liee sich sicher noch lange
fortfiihren. Die Digitalisierung stellt die Erinnerungskultur vor Herausforderungen, die bereits
differenziert diskutiert werden.® Wenige Einwiirfe wurden bisher aus der Politischen Theologie dazu
gemacht.

2. Einspriiche aus der politischen Theologie gegen die digitalisierte Erinnerungskultur

Was soll denn schlecht sein an digitaler Holocaust-Erinnerung? Wer Digitalisierungsprojekte
kritisiert, gilt schnell als riickstdndig oder jemand, der die nicht-digitale Vergangenheit verklart.
Diesem Trend der Zeit scheint wenig entgegen zu stehen, und wenn iiber Digitalisierung gesprochen
wird, dann geschieht dies oft unter der Perspektive von Chancen und Risiken, was in sich schon
problematisch ist. AuBBer Acht gelassen wird dabei oft, ob die digitalen Technologien {iberhaupt
dazu in der Lage sind, das behauptete Ziel einer angemessenen Erinnerungskultur zu erreichen.

2.1 Was ist ,, Gefihrliche Erinnerung ““?

Und hier schlieBen sich Uberlegungen und Einwiirfe aus der Politischen Theologie an. Fiir sie
markiert Auschwitz und alles, was sich damit verbindet, einen einschneidenden Wendepunkt.

6 Vgl. https://epub.ub.uni-muenchen.de/95053/1/Handreichung.pdf [zuletzt abgerufen: 16.9.25]

7 Vgl https://www.youtube.com/watch?v=j426hgFEO8M ab Min 10 [zuletzt abgerufen: 16.9.25]

8 Vgl. z.B. den Sammelband KUMAR, Victoria, LAMPRECHT, Gerald, NIEVOLL, Lukas, OELSCHLEGEL, Grit,
STOFF, Sebastian [Hg.]: Erinnerungskultur und Holocaust Education im digitalen Wandel. Georeferenzierte
Dokumentations-, Erinnerungs- und Vermittlungsprojekte, Bielefeld, 2024.


https://epub.ub.uni-muenchen.de/95053/1/Handreichung.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=j426hqFEO8M

Politische Theologie ist eine Theologie nach Auschwitz, die sich dariiber Rechenschaft ablegen
muss, wie angesichts der Versuche der fabrikmifBigen Ausléschung von menschlichem Leben
iiberhaupt noch Theologie getrieben werden kann. Johann Baptist Metz hilt dazu fest: ,,Wir
Christen kommen niemals mehr hinter Auschwitz zuriick; iiber Auschwitz hinaus aber kommen wir,
genau besehen, nicht mehr allein, sondern nur noch mit den Opfern von Auschwitz.«’

Integraler Bestandteil der Theologie ist darum die Erinnerung an die Leidenden und Opfer der
Geschichte und des Holocausts. Es ist eine Solidaritét nach riickwirts, die sich in der Theologie
artikulieren muss, wenn sie eine Theologie nach Auschwitz sein will. Die Politische Theologie
denkt also oft und viel iiber eine angemessene Erinnerungskultur grade auch im Blick auf die Opfer
des NS nach.

Metz hat fiir die Erinnerung an die Leidenden und Opfer der Geschichte den Begriff ,,Gefdhrliche
Erinnerung* geprigt. Er sieht die Geféhrlichkeit der Erinnerung in den in ihr aufblitzenden
Anfragen an die Gegenwart: ,,Das ist eine gefahrliche und befreiende Erinnerung, welche die
Gegenwart bedrangt und in Frage stellt, weil sie nicht an irgendeine offene, sondern an diese
Zukunft [der Hoffnungslosen; JHR] erinnert.*'
In der geféhrlichen Erinnerung wird eine Sensibilitét fiir das Leid, fiir nicht eingeldste Gerechtigkeit
und Freiheitsanspriiche gebildet und sie ldsst fragen: ,,Wer antwortet dem Freiheitsanspruch der
vergangenen Leiden und Hoffnungen, wer antwortet der Herausforderung der Toten, wer
sensibilisiert das Gewissen fiir den unabgegoltenen Anspruch auf Gerechtigkeit, wer kultiviert die
Solidaritit mit ihnen, zu denen wir iibermorgen selbst gehdren werden?«!"!
Die gefahrliche Erinnerung verbindet sich eng mit der Grundfigur der Theologie des Eingedenkens
an das Leiden, Sterben und Auferstehen Jesu Christi.
,»Im Glauben vollziehen Christen die memoria passionis, mortis et resurrectionis Jesu Christi; glaubend erinnern sie
an das Testament seiner Liebe, in der die Herrschaft Gottes unter den Menschen gerade dadurch erschien, dass die

Herrschaft zwischen den Menschen anfénglich niedergelegt wurde, dass Jesus sich selbst zu den Unscheinbaren,
den Ausgestoflenen und Unterdriickten bekannte und so die kommende Herrschaft Gottes als befreiende Macht

einer vorbehaltlosen Liebe kundtat*'?
Nur eine derart leidsensible Theologie, welche die gefahrliche Erinnerung an das Messias-Ereignis
bewahrt und mit den Leiden der Menschen jeder Zeit zu verbinden in der Lage ist, kann nach
Auschwitz noch Bestand haben. Metz dazu: ,,Auferstehungsglaube driickt sich m.E. darin aus, dass
er - kontrafaktisch — dazu befreit, auf die Leiden und Hoffnungen der Vergangenheit zu achten und
sich der Herausforderung der Toten zu stellen*"
Fiir die Theologie stellt sich darum folgende Aufgabe: ,,Das Gedichtnis des Leidens zwingt dazu,
nicht nur vom Standpunkt der Durchgekommenen und Arrivierten, sondern auch vom
Gesichtspunkt der Besiegten und der Opfer her auf das 6ffentliche theatrum mundi zu schauen.
Das geschieht in einer angemessenen Erinnerungskultur, welche dazu in der Lage ist, den Opfern
eine Stimme zu geben und alles in Frage zu stellen, eben in gefdhrlichen Erinnerungen.

«l4

9 METZ, Johann Baptist: Memoria passionis. Ein provozierendes Gedéchtnis in pluralistischer Gesellschaft,
Freiburg, 2006, S. 39.

10 METZ, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen
Fundamentaltheologie, Mainz®, 1992, S. 95.

11 Ebd., S. 96f.
12 Ebd, S. 95.
13 Ebd, S. 115.

14 Ebd., S. 108.



,Erinnerungen, die herausfordern. Erinnerungen, in denen frithere Erfahrungen aufblitzen und die neue, gefahrliche
Einsichten fiir die Gegenwart aufkommen lassen. Sie beleuchten fiir Augenblicke grell und hart die Fraglichkeit
dessen, womit wir uns lingst abgefunden haben, und die Banalitit eines vermeintlichen ,,Realismus®. Sie

durchstoflen den Kanon der herrschenden Plausibilitdtsstrukturen und tragen geradezu subversive Ziige. Solche

Erinnerungen sind wie gefihrliche und unkalkulierbare Heimsuchungen aus der Vergangenheit.*'>

2.2 Warum das digitalisierte Holocaust-Gedenken keine Gefdhrliche Erinnerung ist

Wenn gefahrliche Erinnerung so verstanden wird, dann wird schnell deutlich, warum das
digitalisierte Holocaust-Gedenken keine Erinnerung in diesem Sinn ist. Jeder subversive Zug ist
thm fremd. Die Digitalisierung setzt auf die Beherrschbarkeit der Dinge durch technologische
Losungen. Die Zeugnisse sollen eingefroren und auf Knopfdruck oder Computerbefehl immer
wieder ausgefiihrt werden. Die einmal aufgezeichneten Beitriige eines KZ-Uberlebenden kénnen
immer wieder eingespielt werden. Jede Unverfiigbarkeit der Erinnerung, die je nach Situation
anders geschildert wiirde, wird so unterbunden und kontrollierbar. In einem personlichen Gesprach
wiirde bspw. Abba Naor sicher anders reagieren, als bei dem durch Rechenleistung eingespielten
Video. Tiefe, Nuancen und immer wieder die Neuheit zwischenmenschlicher Beziehungen kénnen
nicht digital abgebildet werden, aber sie sind entscheidend dafiir, dass eine Erinnerung zu einer
gefdhrlichen Erinnerung wird. Metz ahnte schon: ,,Es ist ein Kennzeichen der heutigen Situation des
Menschen und seines Verhéltnisses zur Zukunft, dass er vom Subjekt der technisch-zivilisatorischen

Prozesse zu deren Produkt zu werden droht*!¢

Die KI- gestiitzte Erinnerung hat nichts Neues mehr zu bieten, sie ist durchkalkuliert aufgrund ihres
maschinellen Designs, sie ist das Resultat einer Rechenleistung und herrschender Plausibilitéten,
um immer die richtige Antwort zu geben, die es aber in Wahrheit nicht geben kann.

Der Realismus, der in den Hologrammen offenbart wird, ist der von Abbildern und somit von
Untoten, weil mit deren Tod kein Umgang gefunden werden kann und durch technologische
Losungen verdriangt wird. Statt sich der Herausforderung zu stellen, dass die Zeitzeuglnnen sterben
und dies als Anfrage fiir die Erinnerung zu verstehen, wird durch die Digitalisierung krampthaft
versucht, einen status quo zu konservieren. Wir miissen akzeptieren, dass die Toten tot sind.
Versuche, sie in gewisser Weise zu Zombies zu machen oder wie im Fall von generativer KI
gestlitzten Videos Anne Franks, sie wiederzubeleben, weicht dem Tod und seiner Dramatik aus.

Auch offenbart sich in den immersiven digitalen Angeboten, welche angeblich authentische
Erfahrungen ermdglichen sollen, wie den Begehungsmoglichkeiten des Anne-Frank-Hauses, ein
bedenklich geschichtsloses Geschichtsverstindnis. Es wird suggeriert, dass der garstig breite
Graben der Geschichte uns nicht von der Vergangenheit trennt und wir immersiv z.B. in die
Erfahrungen des Verstecks von Anne Frank eintauchen konnten und genau nachvollziehen kdnnen,
wo etwas gewesen ist und was diese Menschen damals gefiihlt und gedacht haben. Das ist unredlich
und geschichtsvergessen. Geschichte wird immer aus dem aktuellen ideologischen Geriist und
Vorannahmen heraus gestaltet und verstanden. Diese zu hinterfragen wiére eher gefahrliche
Erinnerung als zu behaupten, es sei eine Unmittelbarkeit moglich.

Eine Unmittelbarkeit ist niemals gegeben, die Menschen von damals sind nicht Verfligungsmasse
einer heutigen Erfahrung. In gewisser Weise offenbart sich im digitalen Zugriff auf den Menschen
und die Oberfliche der Digitalisierung der gleiche Geist, der in letzter Instanz erst zu Auschwitz
gefiihrt hat. Der Glaube daran, dass Herrschaft von Menschen {iber Menschen und Natur richtig und

15 Ebd, S. 112.

16 Ebd., S. 104.



notwendig sei und alles dem bestimmenden Kalkiil der Berechenbarkeit von Allem nach dem
Kosten-Nutzen-Kalkiil untergeordnet wird. So wird der Zugriff auf den Menschen sichergestellt und
er letztlich totbar gemacht. Es geht den Computern und der KI am Ende nie um die Wahrheit eines
Menschen und Gerechtigkeit, sondern um effiziente Verfahren, die im herrschenden Paradigma
niitzlich sind. Sie konnen nicht zu Wahrheit und Gerechtigkeit beitragen, sondern verstirken
unheilvolle Dynamiken.

Aufgabe der ,,Gefédhrlichen Erinnerung® wére es, auf diese Schieflage und die fehlende
Gerechtigkeit immer wieder hinzuweisen und die digitale Gegenwart in Frage zu stellen um der
Opfer und ihrer Geschichten willen. Statt also immer weiter auf die instrumentelle Vernunft zu
setzen und den Computern zu vertrauen, die nie vergessen, aber darum auch nie erinnern kdnnen, ist
eine andere Art des Erinnerns und Erzéhlens zu bevorzugen.

Eine ,,anamnetische Kultur*“!” (des Christentums), so wie Metz sie forderte, heit den Schrei der
Opfer in die eigene Rede von Gott aufzunehmen und die oft geschichtslose Gegenwart damit zu
konfrontieren, weil Welt- und Heilsgeschichte miteinander verquickt und letztlich nicht
unterscheidbar sind.'® Dem Freiheitsanspruch der vergangenen Leiden kann nicht durch eine
geschichtslose Fixierung und digitale Erlebnisangebote fiir heutige Menschen begegnet werden,
sondern durch das Infragestellen der Gegenwart durch die im Leid aufscheinenden Uberschiisse des
Vermissens von Gerechtigkeit (und Gottes).

Alles dies kann das digitalisierte Holocaust-Gedenken nicht leisten und ist darum keine geféhrliche
Erinnerung.

Einer Theologie, welcher inhérent ist, sich vom Leid der Anderen beriihren und formen zu lassen,
weil sie der memoria passionis, mortis et resurrectionis Jesu Christi verpflichtet ist, liegen digitale
Losungen darum fern.

Eine eher addquate Moglichkeit der Erinnerung an die Opfer des Holocaust ist das Bewusstsein,
nach ihnen zu leben, aber mit ihrem Leiden verbunden zu sein und es zum Sprechen und Stéren zu
bringen durch die eigene Zeugenschaft fiir die Zeitzeugen, wie es bspw. die Kommunitét der
Franziskanerinnen auf dem Geldnde des ehemaligen KZ Esterwegen versucht."”

Die geféhrliche Erinnerung betrifft und veridndert die Subjekte, die sich erinnern und diejenigen, an
die erinnert wird und fiihrt nicht in Passivitit und Konsum der Erlebnisse anderer. Es fiihrt zu einem
Perspektivwechsel, indem die Geschichten der Leidenden in die eigene Geschichte aufgenommen
werden und so dringende Fragen an die Gegenwart der Sieger der Geschichte gestellt werden. Dazu
gehort auch die Sprachlosigkeit horbar zu machen und daraus Kraft fiir eine verdndernde Praxis zu
ziehen, damit das oft behauptete und nicht eingeloste ,,Nie wieder* Wirklichkeit wird. Dies
geschieht jedoch nicht auf digitalem Weg, worauf die politische Theologie mit ihrem zentralen
Begriff ,,gefdhrliche Erinnerung® deutlich hinweist.

17 METZ, Johann Baptist: Memoria passionis. Ein provozierendes Gedichtnis in pluralistischer Gesellschaft,
Freiburg, 2006, S. 41.

18 Vgl. METZ, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen
Fundamentaltheologie, Mainz’, 1992, S. 116.

19 Vgl. OESTERFELD, Lisa, HERRMANN, Brigitte osf: Erinnern in einer vergesslichen Welt. Kloster Esterwegen,
2022, S.17.



