
Jan H. Röttgers                  

Das digitalisierte Holocaust-Gedenken ist keine gefährliche Erinnerung

80 Jahre nach dem Ende des zweiten Weltkrieges und der NS-Diktatur stellt sich ein Problem. Die 
ZeitzeugInnen sterben weg und schon in wenigen Jahren wird es keine lebenden KZ-Überlebenden 
mehr geben, die über ihre Erfahrungen in den Konzentrationslagern berichten könnten.

Wie also umgehen mit dieser Tatsache und eine Erinnerungskultur pflegen, die diesem Umstand 
Rechnung trägt? Eine Beobachtung, die zurzeit gemacht werden kann, ist, dass zunehmend auf die 
Konservierung und Digitalisierung von Berichten von KZ-Überlebenden gesetzt wird. Die 
technologischen Möglichkeiten werden so als Chance begriffen, dieses Erbe und die Erinnerung an 
die Schrecken des Holocausts zu bewahren.
Es gibt dabei verschiedene Ansätze, die sich jedoch alle positiv auf die Digitalisierung beziehen.
Einige Projekte sollen im Folgenden kurz vorstellt werden. Daran wird sich eine theologische Kritik
anschließen, die auf die Grenzen dieser Art Erinnerungskultur hinweist und auf Leerstellen 
verweisen soll. Ausgangspunkt der Kritik ist dabei der Begriff der „Gefährlichen Erinnerung“, so 
wie er vom bekannten Vertreter der Politischen Theologie, Johann Baptist Metz, vorgestellt wurde.

1. Verschiedene Projekte digitaler Erinnerungskultur

Wie sprechen über leidvolle Erfahrungen, zumal des Holocausts, die nicht in Worte zu fassen sind? 
Vor dieser Herausforderung stehen Menschen seit langem. Seit einiger Zeit gibt es nun Versuche 
unterschiedlicher Akteure, mithilfe der technologischen Möglichkeiten die Erinnerung an die Opfer 
des Holocausts im Internet zu konservieren, für Bildungsangebote urbar zu machen und eine 
Gedenkkultur zu pflegen, die bisweilen eine bedenkliche Schlagseite haben.

1.1 Generative KI am Beispiel Anne Frank

Beispiele dafür finden sich viele auf Social-Media-Plattformen wie Instagram oder Tiktok. Es gibt 
dort auf Kanälen, von denen der Öffentlichkeit nicht bekannt ist, wer dahintersteckt und sie mit 
Inhalten bespielt, eine Vielzahl von Videos zu historischen Persönlichkeiten, die mittels generativer 
KI zu neuem Leben erweckt werden. Pikant ist nun, dass sich auf diesen Kanälen auch Videos von 
Opfern des Holocausts finden. So gibt es eine Reihe von Videos, in denen schwarz-weiß 
Aufnahmen von Anne Frank animiert und mit traurig-dramatischer Musik unterlegt werden und 
eine Stimme die bedrückenden Erfahrungen im Versteck vor den Nazis oder die Angst beim 
Transport beschreibt. Es entsteht der Eindruck als wäre Anne Frank wieder zum Leben erweckt 
worden und könnte erzählen, wie es damals war und was sie gefühlt habe, einschließlich der 
Aufforderung an die ZuschauerInnen, den Kanal zu abonnieren und mit dem Kanal zu interagieren, 
damit weitere Videos folgen. In den Videos sind neben sprachlichen Fehlern auch historische 
Ungenauigkeiten. In einem Video wird z.B. erzählt, dass Anne Frank in Auschwitz ums Leben 
gekommen sei, was nicht stimmt, da sie in Bergen Belsen starb.1

Recht schnell produzierbar wird diese Art Videos durch die fortschreitende Entwicklung generativer
KI in den letzten Jahrzehnten. Kurz gesagt setzt ein Programm im Rückgriff auf bestehende 
Datenbanken zum Leben von Anne Frank oder im Rückgriff auf ihr Tagebuch durch ein 
mathematisch-probabilistisches Verfahren Versatzstücke neu zusammen, welche wiederum von 

1 Vgl. https://www.bs-anne-frank.de/fileadmin/content/Publikationen/2025_Report_Holocaust_als_Meme.pdf und 
https://www.ndr.de/kultur/Anne-Frank-als-KI-Version-Erinnerungskultur-im-Wandel,annefrank236.html [zuletzt 
abgerufen: 16.9.25].

1

https://www.ndr.de/kultur/Anne-Frank-als-KI-Version-Erinnerungskultur-im-Wandel,annefrank236.html
https://www.bs-anne-frank.de/fileadmin/content/Publikationen/2025_Report_Holocaust_als_Meme.pdf


einem anderen Programm in Tonausgabe umgesetzt werden, sodass der Eindruck einer Sprache 
entsteht, obwohl nur Berechnungen angestellt werden, die etwas hervorbringen, was Menschen als 
Sprache und sinnvollen Gehalt interpretieren. Bei KI-generierten Videos finden im Hintergrund 
ähnliche Berechnungen statt, die aufgrund von Wahrscheinlichkeiten eine bestimmte Reihung von 
Pixeln vorschlagen, die stimmig zum eingegebenen Befehl passt. Eine KI malt und spricht nicht, sie
ist auch kein Zauberwerk, sie rechnet.2

1.2 VR-Brillen in Gedenkstätten

Es gibt aber nicht nur ein KI-gestütztes Holocaust-Gedenken von mehr oder weniger anonymen 
social-media- Kanälen mit zweifelhafter Motivationslage (z.B. mehr Abos und Reichweite 
generieren, um höhere Werbeeinnahmen zu erhalten). Auch offizielle, staatlich unterstützte 
Holocaustgedenkstätten und universitäre Bildungsprojekte setzen auf Digitalisierung in der 
Erinnerungsarbeit.
Ein Beispiel dafür ist das Anne-Frank-Haus in Amsterdam. Mittlerweile ist es möglich, mit einer 
VR (virtuelle Realität)-Brille das Haus, in der sich die Familie für Jahre versteckt hielt, zu 
erkunden. Versprochen wird: „In der VR-App sind alle Zimmer des Hinterhauses im Stil des 
Zeitraums des Untertauchens zwischen 1942 und 1944 eingerichtet.“3. Mithilfe einer virtuellen 
Umgebung soll es möglich werden, ein immersives Erlebnis zu haben, eine Zeitreise zu 
unternehmen und sich authentisch in die Gegebenheiten damals zu versetzen wie die beklemmende 
Enge des Hauses oder die Einrichtung, wie Anne Frank und die anderen Untergetauchten sie sahen.
In einer VR-Umgebung werden durch eine Brille, welche Augen und Ohren bedeckt, visuelle und 
akustische Signale erzeugt. Dabei registrieren die Sensoren der Brille Bewegungen des Kopfes und 
Körpers und passen die Signale durch Rechenprozesse des internen Computers an. Die digitale 
Umgebung verändert sich und es wird die Illusion erzeugt, dass durch die eigenen Bewegungen ein 
Herumgehen in der simulierten Hinterhauswohnung möglich sei. Der Körper des Nutzenden wird in
das Erlebnis mit einbezogen und es wird so immersiv.4

1.3 Zeitzeugen in XR-Umgebung

Ein weiteres Beispiel für den Einzug von Digitalisierung in das Holocaust-Gedenken ist das Projekt 
LediZ (Lernen mit digitalen Zeugnissen) der LMU München. Ein Teil des Projekts beinhaltet die 
Zusammenarbeit mit dem jüdischen Holocaust-Überlebenden Abba Naor. Naor, der 1928 in Litauen
geboren wurde, überlebte mehrere KZ und setzt sich seit vielen Jahren als Zeitzeuge in Schulen 
gegen das Vergessen der NS-Verbrechen ein.5

Um sein Zeugnis zu sichern, gerade auch für die Bildungsarbeit in Schulen, wird versucht dies in 
eine XR(extended reality/ erweiterte Realität)-Umgebung zu überführen. „Das Zeugnis von 
Holocaust-Überlebenden wird im Klassenzimmer in 3D und in Lebensgröße visualisiert; die 

2 Ausführlich zu den grundlegenden Funktionsweisen von KI auch z.B.  
https://capulcu.noblogs.org/post/2023/11/17/chatgpt-als-hegemonieverstaerker/#sdfootnote3anc [zuletzt abgerufen 
16.9.25].

3 Vgl.
https://www.annefrank.org/de/uber-uns/was-wir-tun/unsere-publikationen/das-anne-frank-haus-virtual-reality/ [zuletzt 

abgerufen: 16.9.25]

4 Vgl. https://epub.ub.uni-muenchen.de/95053/1/Handreichung.pdf  [zuletzt abgerufen: 16.9.25].

5 Vgl. https://www.edu.lediz.lmu.de/wordpress/abba-naors-interaktives-digitales-zeugnis-de/ [zuletzt abgerufen: 
16.9.25].

2

https://www.annefrank.org/de/uber-uns/was-wir-tun/unsere-publikationen/das-anne-frank-haus-virtual-reality/
https://epub.ub.uni-muenchen.de/95053/1/Handreichung.pdf
https://www.edu.lediz.lmu.de/wordpress/abba-naors-interaktives-digitales-zeugnis-de/


SchülerIinnen tragen Brillen bzw. nutzen mobile Geräte und erschließen sich die Erzählung durch 
Fragen.“6 XR steht für eine ganze Palette immersiver Technologien, die mal mehr, mal weniger 
virtuell sind, durch die eine besondere Tiefe der Erfahrung und Auseinandersetzung möglich sein 
soll.
Im Fall Abba Naors soll sein Zeugnis digitalisiert werden und durch die Möglichkeiten der XR eine 
Nähe zu SchülerInnen und anderen interessierten Menschen hergestellt werden, die eine vertiefte 
Auseinandersetzung mit dem Holocaust ermöglichen sollen.
In diesem Fall wird nicht mit einer generativen KI gearbeitet, welche „neue“ Antworten produziert, 
sondern aus einem Fundus eingesprochener und aufgezeichneter Videos Naors zu verschiedenen 
Fragen wird eine Antwort präsentiert. Dabei hilft eine Spracherkennungssoftware die Frage in 
maschinenlesbare Schriftform zu bringen. Diese Frage soll dann wiederum durch ein Programm 
abgeglichen werden und mit der Datenbank an Aussagen zu den verschiedenen Themen eine 
Zuordnung erfolgen. Auf die gestellte Frage wird dann ein passender Video-Clip aus dem 
aufgezeichneten Repertoire abgespielt, bzw. erscheint in der virtuellen Umgebung ein Hologramm 
des Zeitzeugen Naor, so wie es aufgezeichnet wurde.
Für den Fall, dass die Software Probleme hat, die Sprache des Fragenden in Maschinencode zu 
übersetzen wegen Nuschelns o.ä, kann auch schon mal ein falsch zugeordneter Clip abgespielt 
werden. Wird eine Frage zu einem Thema gestellt, wozu es keine Antwort gibt, kommt ein Clip mit 
der Aussage: „Darauf habe ich keine Antwort.“ Auch für den Fall, dass Naor eine Antwort 
verweigert hat, wurde ein Video aufgenommen. Es wird so die Simulation eines quasi natürlichen 
Gesprächs erzeugt. Die Rechen- und Zuordnungsprozesse erfordern natürlich Zeit, sodass nicht wie 
bei einem natürlichen Gespräch direkt eine Antwort kommt, sondern immer etwas zeitversetzt.
Begründet wird dieses Projekt u.a. durch das hohe Alter des Zeitzeugen. In einer Dokumentation 
über das Projekt heißt es bspw.: „Sein digitaler Zwilling kann nicht krank werden.“7

Die Liste digitaler Projekte von KZ-Gedenkstätten und anderer Akteure ließe sich sicher noch lange
fortführen. Die Digitalisierung stellt die Erinnerungskultur vor Herausforderungen, die bereits 
differenziert diskutiert werden.8 Wenige Einwürfe wurden bisher aus der Politischen Theologie dazu
gemacht.

2. Einsprüche aus der politischen Theologie gegen die digitalisierte Erinnerungskultur

Was soll denn schlecht sein an digitaler Holocaust-Erinnerung? Wer Digitalisierungsprojekte 
kritisiert, gilt schnell als rückständig oder jemand, der die nicht-digitale Vergangenheit verklärt. 
Diesem Trend der Zeit scheint wenig entgegen zu stehen, und wenn über Digitalisierung gesprochen
wird, dann geschieht dies oft unter der Perspektive von Chancen und Risiken, was in sich schon 
problematisch ist. Außer Acht gelassen wird dabei oft, ob die digitalen Technologien überhaupt 
dazu in der Lage sind, das behauptete Ziel einer angemessenen Erinnerungskultur zu erreichen.

2.1 Was ist „Gefährliche Erinnerung“?

Und hier schließen sich Überlegungen und Einwürfe aus der Politischen Theologie an. Für sie 
markiert Auschwitz und alles, was sich damit verbindet, einen einschneidenden Wendepunkt. 

6 Vgl. https://epub.ub.uni-muenchen.de/95053/1/Handreichung.pdf  [zuletzt abgerufen: 16.9.25]

7 Vgl. https://www.youtube.com/watch?v=j426hqFEO8M ab Min 10 [zuletzt abgerufen: 16.9.25]

8 Vgl. z.B. den Sammelband KUMAR, Victoria, LAMPRECHT, Gerald, NIEVOLL, Lukas, OELSCHLEGEL, Grit, 
STOFF, Sebastian [Hg.]: Erinnerungskultur und Holocaust Education im digitalen Wandel. Georeferenzierte 
Dokumentations-, Erinnerungs- und Vermittlungsprojekte, Bielefeld, 2024.

3

https://epub.ub.uni-muenchen.de/95053/1/Handreichung.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=j426hqFEO8M


Politische Theologie ist eine Theologie nach Auschwitz, die sich darüber Rechenschaft ablegen 
muss, wie angesichts der Versuche der fabrikmäßigen Auslöschung von menschlichem Leben 
überhaupt noch Theologie getrieben werden kann. Johann Baptist Metz hält dazu fest: „Wir 
Christen kommen niemals mehr hinter Auschwitz zurück; über Auschwitz hinaus aber kommen wir,
genau besehen, nicht mehr allein, sondern nur noch mit den Opfern von Auschwitz.“9

Integraler Bestandteil der Theologie ist darum die Erinnerung an die Leidenden und Opfer der 
Geschichte und des Holocausts. Es ist eine Solidarität nach rückwärts, die sich in der Theologie 
artikulieren muss, wenn sie eine Theologie nach Auschwitz sein will. Die Politische Theologie 
denkt also oft und viel über eine angemessene Erinnerungskultur grade auch im Blick auf die Opfer 
des NS nach.

Metz hat für die Erinnerung an die Leidenden und Opfer der Geschichte den Begriff „Gefährliche 
Erinnerung“ geprägt. Er sieht die Gefährlichkeit der Erinnerung in den in ihr aufblitzenden 
Anfragen an die Gegenwart: „Das ist eine gefährliche und befreiende Erinnerung, welche die 
Gegenwart bedrängt und in Frage stellt, weil sie nicht an irgendeine offene, sondern an diese 
Zukunft [der Hoffnungslosen; JHR] erinnert.“10

In der gefährlichen Erinnerung wird eine Sensibilität für das Leid, für nicht eingelöste Gerechtigkeit
und Freiheitsansprüche gebildet und sie lässt fragen: „Wer antwortet dem Freiheitsanspruch der 
vergangenen Leiden und Hoffnungen, wer antwortet der Herausforderung der Toten, wer 
sensibilisiert das Gewissen für den unabgegoltenen Anspruch auf Gerechtigkeit, wer kultiviert die 
Solidarität mit ihnen, zu denen wir übermorgen selbst gehören werden?“11

Die gefährliche Erinnerung verbindet sich eng mit der Grundfigur der Theologie des Eingedenkens 
an das Leiden, Sterben und Auferstehen Jesu Christi.

„Im Glauben vollziehen Christen die memoria passionis, mortis et resurrectionis Jesu Christi; glaubend erinnern sie
an das Testament seiner Liebe, in der die Herrschaft Gottes unter den Menschen gerade dadurch erschien, dass die
Herrschaft zwischen den Menschen anfänglich niedergelegt wurde, dass Jesus sich selbst zu den Unscheinbaren,
den Ausgestoßenen und Unterdrückten bekannte und so die kommende Herrschaft  Gottes als befreiende Macht
einer vorbehaltlosen Liebe kundtat“12

Nur eine derart leidsensible Theologie, welche die gefährliche Erinnerung an das Messias-Ereignis 
bewahrt und mit den Leiden der Menschen jeder Zeit zu verbinden in der Lage ist, kann nach 
Auschwitz noch Bestand haben. Metz dazu: „Auferstehungsglaube drückt sich m.E. darin aus, dass 
er - kontrafaktisch – dazu befreit, auf die Leiden und Hoffnungen der Vergangenheit zu achten und 
sich der Herausforderung der Toten zu stellen“13

Für die Theologie stellt sich darum folgende Aufgabe: „Das Gedächtnis des Leidens zwingt dazu, 
nicht nur vom Standpunkt der Durchgekommenen und Arrivierten, sondern auch vom 
Gesichtspunkt der Besiegten und der Opfer her auf das öffentliche theatrum mundi zu schauen.“14

Das geschieht in einer angemessenen Erinnerungskultur, welche dazu in der Lage ist, den Opfern 
eine Stimme zu geben und alles in Frage zu stellen, eben in gefährlichen Erinnerungen.  

9 METZ, Johann Baptist: Memoria passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in pluralistischer Gesellschaft, 
Freiburg, 2006, S. 39.

10 METZ, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen 
Fundamentaltheologie, Mainz5, 1992, S. 95.

11 Ebd., S. 96f.

12 Ebd., S. 95.

13 Ebd., S. 115.

14 Ebd., S. 108.

4



„Erinnerungen, die herausfordern. Erinnerungen, in denen frühere Erfahrungen aufblitzen und die neue, gefährliche 
Einsichten für die Gegenwart aufkommen lassen. Sie beleuchten für Augenblicke grell und hart die Fraglichkeit 
dessen, womit wir uns längst abgefunden haben, und die Banalität eines vermeintlichen „Realismus“. Sie 
durchstoßen den Kanon der herrschenden Plausibilitätsstrukturen und tragen geradezu subversive Züge. Solche 
Erinnerungen sind wie gefährliche und unkalkulierbare Heimsuchungen aus der Vergangenheit.“15

2.2 Warum das digitalisierte Holocaust-Gedenken keine Gefährliche Erinnerung ist

Wenn gefährliche Erinnerung so verstanden wird, dann wird schnell deutlich, warum das 
digitalisierte Holocaust-Gedenken keine Erinnerung in diesem Sinn ist. Jeder subversive Zug ist 
ihm fremd. Die Digitalisierung setzt auf die Beherrschbarkeit der Dinge durch technologische 
Lösungen. Die Zeugnisse sollen eingefroren und auf Knopfdruck oder Computerbefehl immer 
wieder ausgeführt werden. Die einmal aufgezeichneten Beiträge eines KZ-Überlebenden können 
immer wieder eingespielt werden. Jede Unverfügbarkeit der Erinnerung, die je nach Situation 
anders geschildert würde, wird so unterbunden und kontrollierbar. In einem persönlichen Gespräch 
würde bspw. Abba Naor sicher anders reagieren, als bei dem durch Rechenleistung eingespielten 
Video. Tiefe, Nuancen und immer wieder die Neuheit zwischenmenschlicher Beziehungen können 
nicht digital abgebildet werden, aber sie sind entscheidend dafür, dass eine Erinnerung zu einer 
gefährlichen Erinnerung wird. Metz ahnte schon: „Es ist ein Kennzeichen der heutigen Situation des
Menschen und seines Verhältnisses zur Zukunft, dass er vom Subjekt der technisch-zivilisatorischen
Prozesse zu deren Produkt zu werden droht“16

Die KI- gestützte Erinnerung hat nichts Neues mehr zu bieten, sie ist durchkalkuliert aufgrund ihres 
maschinellen Designs, sie ist das Resultat einer Rechenleistung und herrschender Plausibilitäten, 
um immer die richtige Antwort zu geben, die es aber in Wahrheit nicht geben kann.
Der Realismus, der in den Hologrammen offenbart wird, ist der von Abbildern und somit von 
Untoten, weil mit deren Tod kein Umgang gefunden werden kann und durch technologische 
Lösungen verdrängt wird. Statt sich der Herausforderung zu stellen, dass die ZeitzeugInnen sterben 
und dies als Anfrage für die Erinnerung zu verstehen, wird durch die Digitalisierung krampfhaft 
versucht, einen status quo zu konservieren. Wir müssen akzeptieren, dass die Toten tot sind. 
Versuche, sie in gewisser Weise zu Zombies zu machen oder wie im Fall von generativer KI 
gestützten Videos Anne Franks, sie wiederzubeleben, weicht dem Tod und seiner Dramatik aus.

Auch offenbart sich in den immersiven digitalen Angeboten, welche angeblich authentische 
Erfahrungen ermöglichen sollen, wie den Begehungsmöglichkeiten des Anne-Frank-Hauses, ein 
bedenklich geschichtsloses Geschichtsverständnis. Es wird suggeriert, dass der garstig breite 
Graben der Geschichte uns nicht von der Vergangenheit trennt und wir immersiv z.B. in die 
Erfahrungen des Verstecks von Anne Frank eintauchen könnten und genau nachvollziehen können, 
wo etwas gewesen ist und was diese Menschen damals gefühlt und gedacht haben. Das ist unredlich
und geschichtsvergessen. Geschichte wird immer aus dem aktuellen ideologischen Gerüst und 
Vorannahmen heraus gestaltet und verstanden. Diese zu hinterfragen wäre eher gefährliche 
Erinnerung als zu behaupten, es sei eine Unmittelbarkeit möglich.

Eine Unmittelbarkeit ist niemals gegeben, die Menschen von damals sind nicht Verfügungsmasse 
einer heutigen Erfahrung. In gewisser Weise offenbart sich im digitalen Zugriff auf den Menschen 
und die Oberfläche der Digitalisierung der gleiche Geist, der in letzter Instanz erst zu Auschwitz 
geführt hat. Der Glaube daran, dass Herrschaft von Menschen über Menschen und Natur richtig und

15 Ebd., S. 112.

16 Ebd., S. 104.

5



notwendig sei und alles dem bestimmenden Kalkül der Berechenbarkeit von Allem nach dem 
Kosten-Nutzen-Kalkül untergeordnet wird. So wird der Zugriff auf den Menschen sichergestellt und
er letztlich tötbar gemacht. Es geht den Computern und der KI am Ende nie um die Wahrheit eines 
Menschen und Gerechtigkeit, sondern um effiziente Verfahren, die im herrschenden Paradigma 
nützlich sind. Sie können nicht zu Wahrheit und Gerechtigkeit beitragen, sondern verstärken 
unheilvolle Dynamiken.

Aufgabe der „Gefährlichen Erinnerung“ wäre es, auf diese Schieflage und die fehlende 
Gerechtigkeit immer wieder hinzuweisen und die digitale Gegenwart in Frage zu stellen um der 
Opfer und ihrer Geschichten willen. Statt also immer weiter auf die instrumentelle Vernunft zu 
setzen und den Computern zu vertrauen, die nie vergessen, aber darum auch nie erinnern können, ist
eine andere Art des Erinnerns und Erzählens zu bevorzugen.
Eine „anamnetische Kultur“17 (des Christentums), so wie Metz sie forderte, heißt den Schrei der 
Opfer in die eigene Rede von Gott aufzunehmen und die oft geschichtslose Gegenwart damit zu 
konfrontieren, weil Welt- und Heilsgeschichte miteinander verquickt und letztlich nicht 
unterscheidbar sind.18 Dem Freiheitsanspruch der vergangenen Leiden kann nicht durch eine 
geschichtslose Fixierung und digitale Erlebnisangebote für heutige Menschen begegnet werden, 
sondern durch das Infragestellen der Gegenwart durch die im Leid aufscheinenden Überschüsse des
Vermissens von Gerechtigkeit (und Gottes).
Alles dies kann das digitalisierte Holocaust-Gedenken nicht leisten und ist darum keine gefährliche 
Erinnerung.

Einer Theologie, welcher inhärent ist, sich vom Leid der Anderen berühren und formen zu lassen, 
weil sie der memoria passionis, mortis et resurrectionis Jesu Christi verpflichtet ist, liegen digitale 
Lösungen darum fern.

Eine eher adäquate Möglichkeit der Erinnerung an die Opfer des Holocaust ist das Bewusstsein, 
nach ihnen zu leben, aber mit ihrem Leiden verbunden zu sein und es zum Sprechen und Stören zu 
bringen durch die eigene Zeugenschaft für die Zeitzeugen, wie es bspw. die Kommunität der 
Franziskanerinnen auf dem Gelände des ehemaligen KZ Esterwegen versucht.19

Die gefährliche Erinnerung betrifft und verändert die Subjekte, die sich erinnern und diejenigen, an 
die erinnert wird und führt nicht in Passivität und Konsum der Erlebnisse anderer. Es führt zu einem
Perspektivwechsel, indem die Geschichten der Leidenden in die eigene Geschichte aufgenommen 
werden und so drängende Fragen an die Gegenwart der Sieger der Geschichte gestellt werden. Dazu
gehört auch die Sprachlosigkeit hörbar zu machen und daraus Kraft für eine verändernde Praxis zu 
ziehen, damit das oft behauptete und nicht eingelöste „Nie wieder“ Wirklichkeit wird. Dies 
geschieht jedoch nicht auf digitalem Weg, worauf die politische Theologie mit ihrem zentralen 
Begriff „gefährliche Erinnerung“ deutlich hinweist.

17 METZ, Johann Baptist: Memoria passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in pluralistischer Gesellschaft, 
Freiburg, 2006, S. 41.

18 Vgl. METZ, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen 
Fundamentaltheologie, Mainz5, 1992, S. 116.

19 Vgl. OESTERFELD, Lisa, HERRMANN, Brigitte osf: Erinnern in einer vergesslichen Welt. Kloster Esterwegen, 
2022, S. 17.

6


