Spiritualitat - Kraft und Widerstand

Julia Lis, Institut fiir Theologie und Politik

¢

Impulsvortrag auf der Jahrestagung Entwicklungspolitik ,, Einsatz fiir Gerechtigkeit und Frieden’

(https://eine-welt-gruppen.de/jahrestagung/) am 10. Januar 2026 im Franz-Hitze-Haus, Miinster

Das Thema des vorliegenden Vortrags: Spiritualitidt — Kraft und Widerstand entspricht nicht meiner
Formulierung. Tatséchlich finde ich alle drei Begriffe durchaus bedenkenswert.

Beginnen wir bei dem ersten, den ich mir angewdhnt habe, sehr vorsichtig zu gebrauchen. Denn ich
erlebe ihn oft als etwas leichtfertig hingeworfenen Begriff. Alles Erhabene, Mystisch-Verklérte,
Geheimnisvolle, Ubersinnliche, was sich vom Alltag abwendet wird gern als spirituell verklért, oft
ohne trennscharfe Abgrenzung zum Begrift der Esoterik. Oder der Begrift der Spiritualitdt wird als
Synonym fiir Meditation, Kontemplation, rituelle Erfahrungen oder Religiositit verstanden.
Manchmal wird er auch als Gegenbegriff zum Sinnlichen, Diesseitigen, Materiellen gebraucht. Vor
allem ist er aber meist individualisierend, bezieht sich auf eine individuelle Qualitit: ,,Sind Sie ein
spiritueller Mensch?* Mit einem so schillernden Begrift gerdt man schnell in Schwierigkeiten, weil

nicht klar ist, wovon gesprochen wird.

Deswegen wiirde ich ihn zu Beginn erst einmal etwas prézisieren und dadurch hoffentlich schirfen:
Spiritualitdt hat von ihrem Wortsinn her mit Geist und Atem zu tun, bezogen auf das hebréische
»Ruach® hat es die Bedeutung von Atem, Luft und Wind, aber auch der Gegenwart Gottes als etwas
was in Bewegung setzt, dynamisch ist und eine neue Wirklichkeit schafft. Spiritualitdt ist in
gewisser Weise die Atmung des menschlichen Geistes, der sich tliber die nackte Faktizitit der Welt
hinaus erhebt, nach Luft und Freiheit strebt, das Gegebene transzendiert, iibersteigt, hin zur Suche
nach authentischer Existenz.'

Wenn ich hier und im Folgenden von Spiritualitit spreche, dann meine ich eine christliche
Spiritualitdt. Sicher verziehen einige bei solch einer prézisierenden Einschrinkung gerne das
Gesicht, hat sie doch schnell etwas AusschlieBendes. Mir scheint aber gerade eine prézise

Bestimmung, Dialog und Offnung zu erméglichen, nicht zu verhindern: Denn sie macht inhaltlich

1 Vgl. da Silva Moreira, Alberto: Spiritualitét in der Konfliktivitit, in: Collet, Giancarlo/Sattler, Dorothea (Hg.): In
Konflikten Ieben. Mit Zorn und Zirtlichkeit an der Seite der Armen. Ein Beitrag zur 6kumenischen Dekade zur
Uberwindung von Gewalt (Theologie und Praxis 37), Berlin 2012, S. 57-82


https://eine-welt-gruppen.de/jahrestagung/

deutlich, wovon wir als Christlnnen ausgehen und macht ChristIn-Sein nicht zu einem reinen
Identitdtsmarker, sondern gibt ihm einen inhaltlichen Sinn. Diesen Sinn aber konnen und sollen wir
auch allen Nicht-Christlnnen erkldren, um die Mdglichkeit fiir eine inhaltliche Diskussion zu
eroftnen. Wir sollten also Auskunft geben kdnnen, was wir eigentlich meinen, wenn wir als
Christlnnen von Spiritualitit sprechen, denn nur so konnen andere uns sagen, ob sie etwas mit dem

von uns Gemeinten anfangen konnen oder nicht.

Spiritualitdt im christlichen Sinne hat mit ihrem Wortsinn zu tun: Geist, also die Motivation, die
Kraft, die das eigene Handeln ausrichtet, es in eine Richtung drangt. Als Christlnnen glauben wir,
dass diese Motivation nicht einfach Ergebnis unserer eigenen Anstrengungen ist, dass sie nicht
einfach aus uns kommt, in uns steckt, sondern, dass sie mit jenem Gott zu tun hat, den wir als
Schopfer der Welt und der Menschen bekennen, aber auch als Befreier: Als denjenigen, der in seiner
rettenden Tat am Volk Israel, in der Befreiung aus Unterdriickung und Sklaverei einen Anfang
gesetzt hat. Dieser Anfang macht an Israel deutlich, was nach dem Willen dieses Gottes allen
Menschen offen stehen soll: Ein Leben in Gleichheit und Freiheit, ein erfiilltes Leben fiir alle.
Spiritualitit ist so verstanden, im Sinne dieser Tradition, in der wir als Christlnnen stehen, mit der
Frage nach der Befreiung verbunden: Der Geist ist es der uns gemeinsam mit den Anderen in die
Freiheit treibt, die nicht eine Bindungslosigkeit macht, sondern die Freiheit erfiillter Beziehungen.
Hier wird dann aber auch deutlich, wie sich eine so verstandene Spiritualitdit von Esoterik
abgrenzen ldsst: Es geht ihr nicht einfach um mich, meine individuellen Bediirfnisse, sondern um
die Ermoglichung der Herstellung neuer, anderer Beziehungen der Menschen untereinander, die
eine neue gemeinsame Existenz schaffen, die alle Lebensbereiche, auch Okonomie und Politik,
umfasst. Deshalb ist jede Spiritualitdt, auch jede Anleitung dazu, problematisch, die nicht nach der
Verortung des Christentums nicht nur in meinem personlichen, inneren Leben, sondern eben in
Geschichte und Gesellschaft fragt, also in der gelebten Realitéit der Welt. Wenn Spiritualitét zur
Frage nach meinem Wohlbefinden, nach meiner Kraft wird, dann droht sie mich in mir selbst zu
verschlieBen, statt jene dynamisierende Offnung zu bewirken, um die es ihrem Sinn nach gehen
soll.

Eine so verstandene Spiritualitét ist durchaus gefahrlich, sie ist nicht ohne Risiko zu haben. Sie ist
mit dem geldufigen Bild von Spiritualitéit als etwas, was uns zur Ruhe kommen lésst, eigentlich
nicht zu vereinbaren. Nicht um ruhige Abwendung von den Herausforderungen der Welt und des
Alltags geht es ihr, sondern um das Brennen fiir etwas, das noch nicht da ist, das aussteht: christlich
gedacht im Sinne der Reich-Gottes-Botschaft Jesu also, eine Welt wie sie gute Schopfung ist, eine

Welt, in der befreites Leben fiir alle moglich wird. Christliche Spiritualitét 1dsst sich deshalb nicht

2



von der Frage nach dem Zustand der Welt trennen. Dabei geht es nicht darum zu beanspruchen, das
Christentum konne in fundamentalistischer Manier Antworten auf alle Fragen, die sich der
modernen Welt stellen, liefern. Aber es geht schon darum, dass es mit seiner Botschaft vom Reich-
Gottes als Ermoglichung eines befreiten Lebens Kriterien dafiir bietet, welche Antworten mit seinen
Grundanliegen kompatibel sind und welche gerade nicht. Und es geht darum einen Horizont
aufzumachen, der uns , bezogen auf diese Gesellschaft nicht nur in den Begrenzungen dessen
denken ldsst, was gerade da ist, der Fall ist, sondern ermdglicht dariiber nachzudenken, was

aussteht, was fehlt, ja, was an den Zustdnden, in denen wir leben, zum Himmel schreit.

An Gott glauben heiflt im Sinne einer solchen Spiritualitit eben auch und vor allem angesichts der
katastrophalen Verhéltnisse in der Welt, Gott zu vermissen, wie es der Politische Theologe Johann
Baptist Metz formulierte. Es bedeutet also auch einer Sehnsucht Raum zu geben, die mit den zur
Verfiigung stehenden Bordmitteln unserer Gesellschaft nicht gestillt werden kann: danach dass das
Gottes Reich wirklich komme, und die Kriege, das Sterben im Mittelmeer, die Unterdriickung und
Ausbeutung von Frauen weltweit, die zum Himmel schreiende Ungleichheit, die Zerstérung der

Erde durch ihre riickhaltlose Ausbeutung endlich aufthéren mogen.

Das setzt aber voraus, dass fiir uns das Christentum, christliche Spiritualitit noch mit der
Moglichkeit verkniipft sind, diese Welt anders denken zu konnen. In unserer Welt scheint sich aber
im Moment geradezu die umgekehrte Uberzeugung zu verbreiten, dass die Welt ist wie sie ist,

unverdnderbar, eine Wiederkehr des ewig Gleichen von Krieg, Machtstreben, Katastrophen.

Welche Kraft, und hier komme ich auf den Untertitel zuriick, kann dann angesichts einer solchen
Zeitdiagnose das Christentum noch entfalten? Wenn wir danach fragen, wo diesen katastrophalen
Entwicklungen heute noch Widerstand entgegenschlédgt, so werden wir doch feststellen, dass das
Christentum, ja Christlnnen und Christen darin eher eine marginale Rolle spielen. Besonders gilt
dies hierzulande, wo die christlichen Kirchen vorwiegend damit beschiftigt scheinen, ihre
zunehmende gesellschaftliche Bedeutungslosigkeit zu betrauern. Die Antworten, die im kirchlichen
Leben auf diese Situation, da wo sie ernst und wahrgenommen wird, gesucht werden, positionieren
die Kirchen in einer Marktlogik als Trdger attraktiver Angebote, als Markefiir Sinn und
Sinnstiftung. Das aber macht deutlich, wie tief das Christentum hierzulande in seinem

Selbstverstindnis als biirgerliche Religion gefangen ist.

Was meint biirgerliche Religion?



Der Terminus stammt vom Theologen Johann Baptist Metz.

Dieser hatte bereits in den 1970er Jahren vom biirgerlichen Christentum gesprochen und dessen
Problematik fiir das Christentum herausgearbeitet.> Es kann die messianische Botschaft vom
Hereinbrechen der anderen Logik Jesu, der Logik des Reiches Gottes deshalb so schlecht verstehen,
weil es sie als Uberhdhung und Verklirung biirgerlicher Zukunft sicht. Oder anders gesagt: Es kann
das Reich Gottes nicht denken, weil dieses seine Logik, die Logik einer biirgerlichen
Tauschgesellschaft, biirgerlicher Politik infrage stellt, nicht mit ihr vereinbar ist.

Ob es dabei heute noch primir um die Frage des biirgerlichen Zukunftsdenken geht, ob an eine
biirgerliche Zukunft noch geglaubt wird, auf dieses Thema mdchte ich spiter zurtickkommen. Was
aber bestimmt der Fall ist: Wir verstehen als Kirchen und Christlnnen in einem reichen Land, das an
der Wahrung seines Wohlstand und seiner Sicherheit grofe Interessen hat, als Christlnnen der
Mittelschicht, des Biirgertums, nur schwer gerade seine widerstindigen Momente, sein
Aufbegehren und Protest, gegen das, was ist, weil darin so viel uneingelostes, verlorenes,
geschundenes Leben der Anderen, der Armen steckt. Von diesen Anderen her unsere Verhiltnisse
neu zu denken, fillt uns aber schwer. Deshalb wissen wir mit einer messianischen Spiritualitidt und
ithrer Ausrichtung auf eine andere Zukunft oft nicht viel anzufangen.

Die Unterbrechung ist im Denken von Metz eng mit Religion verbunden: ,,Kiirzeste Definition von

Religion: Unterbrechung*’

. Das gilt sicher auch fiir die Spiritualitdt. Dabei ist allerdings, und das
macht es so schwierig fiir uns, hier nicht einfach eine Pause gemeint. Gerne wiirden wir so ja
landldufig den Begriff Spiritualitit verstehen: eine Auszeit nehmen, eine Pause von der dufleren
Hetze. Sicher, das mag manchmal notwendig sein, um sich in ein neues Verhiltnis zu den Dingen zu
setzen, seinen Geist neu auszurichten. Aber so harmlos ist christliche Spiritualitit leider oder zum

Glick nicht.

Die Unterbrechung, um die es hier geht, hat mit Abbruch zu tun. In drastischen Bildern beschreibt
die Bibel das in ihren apokalyptischen Biichern. Die Reiche und Ordnungen dieser Welt sind nicht
ewig, sitzen gar nicht so fest im Sattel, wie wir denken. Sie werden untergehen. Und das ist eine
frohe Botschaft fiir die Unterdriickten, die unter dieser Herrschaftsform leiden. Die biblische

Apokalyptik zeigt die Schrecken dieser Herrschaft, offenbart sie, legt sie offen. Aber auch dass

2 Vgl. Metz, Johann Baptist: Jenseits biirgerlicher Religion. Reden iiber die Zukunft des Christentums, Miinchen
1980.

3 Metz, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft, in: ders.: Gesammelte Schriften 3, Freiburg i. Br.
2016, S. 184.



diese nicht ewig ist, dass sie untergehen kann und muss. Fiir die Bibel ist das die messianische
Perspektive, eine VerheiBung kommenden Heils.

Aber fiir uns? Nicht zuféllig nimmt unser biirgerliches Bewusstsein diese apokalyptischen Bilder
vor allem als Katastrophenszenarien wahr. Wir leben in diesen Verhéltnissen ganz gut, auch wenn
wir so oft ihre katastrophalen Auswirkungen beklagen. Wir haben uns eingerichtet. Und wir haben
eine Menge zu verlieren — so denken wir zumindest. Sich der Moglichkeit einer volligen
Unterbrechung auszusetzen wiirde bedeuten des Sinn des Habens, des Einrichtens infrage stellen zu
lassen. Das meint Umkehr, Metanoia, als eine spirituelle Neuausrichtung, als Hinterfragen des
Sinns der Existenz — denken wir an die biblische Erzdhlung vom reichen Jiingling. Der Weg der
Umkehr fiihrt in die Nachfolge. Nun reden wir hier aber von Spiritualitit, die ja nicht ganz
unberechtigt mit einer inneren Dimension dieser Umkehr, mit einer Neuausrichtung der Herzen,
konnte man in einer religidsen Sprache sagen, assoziiert wird.

So verstanden ist die spirituell Dimension eine, die weitergeht als die Anderung #uBerer
Verhilltnisse, eine politische Anderung. Aber sie kann von einer solchen Verinderung nicht
unabhingig gedacht werden, kann sie nicht weglassen. Wenn von dieser Spiritualitit nichts sichtbar
wird, wenn in ihr Selbstbefriedigung steckt statt uneingeldste Hoffnung nicht nur fiir mich, sondern
fiir die Welt, dann ist sie nicht mehr als eine Wellness-Technik und hat mit dem Christentum wenig
zu tun. Christliche Spiritualitdt braucht also eine Ausrichtung auf eine Erwartung und die Frage:

Was erwarten wir uns noch? Welche Verdnderung steht eigentlich aus?

In der christlichen Spiritualititstradition ist die alles entscheidende Erwartung, die einer
messianischen Zeitenwende. Aber wenn wir heute ,,Zeitenwende* horen, dann nimmt das eine ganz
andere Bedeutung an: Sicherheitsdiskurs und Militarisierung scheinen im Mittelpunkt dieser
»Zeitenwende® zu stehen. Schon drei Tage nach dem Einmarsch russischer Truppen in die Ukraine
am 24. Februar 2022 hat Bundeskanzler Olaf Scholz den Uberfall als eine Zeitenwende in der
Geschichte unseres Kontinents bezeichnet. Im Juni des gleichen Jahres sprach der SPD-Vorsitzende
Lars Klingbeil ebenfalls von einer Zeitenwende. Natiirlich haben wir alle in den letzten Jahren —
auch in der Zeit der Pandemie schon — das Gefiihl gehabt, dass sich historisch und politisch Dinge

verdndern. Aber was genau? Und was bedeutet ,,Wende*?

Fiir Klingbeil ist eine Friedensordnung zerbrochen, die uns harte Zeiten, Opfer abfordert, eine neue
Normalitit im Umgang mit der Bundeswehr, eine européische Verteidigungs- und Militérpolitik.
Dahinter steckt die Einsicht, dass die Probleme viel weitreichender sind: Dass sich der globale

Kapitalismus neu konfiguriert, dass die Positionen Europas und Deutschlands darin sehr unsicher



sind: ,,Es wird in den kommenden Jahren einen Wettstreit um Beziehungen, Abhdngigkeiten,
Bindungen, Kooperationen und Ausstrahlungen geben. Wir miissen uns fiir diesen Wettkampf
aufstellen,* so Klingbeil. Die Zeitenwende ist also nichts, was ,,iiber uns* kommt, sie ist eine
politische Entscheidung. Und sie wird wohl eher ein Alptraum als eine VerheiBung werden, in

der es weniger um eine Wende als um die Aufrechterhaltung unseres Status quo geht.

Nein, in der Gestaltung der sogenannten Zeitenwende geht es nicht um eine bessere Welt, nicht
um die Abwendung einer nie dagewesenen Bedrohung, nicht um das Leben und Uberleben aller
auf der Welt. Die Proklamation der Zeitenwende ist vielmehr ein Drohruf, alle Privilegien
verlieren zu konnen, die wir hatten. Das ist die apokalyptische Seite dieser Zeitenwende. Ihre
VerheiBBungsseite ist allerdings nicht viel erfreulicher: die Heilung aller Wunden wird im ,,Weiter
so*“ von Aufriistung, Modernisierung, Digitalisierung und weiterer Naturausbeutung fiir nicht-
fossile Rohstoffe bestehen.

In biblischen Einwand gegen die gegenwértige Zeitenwende unter Verweis auf die messianische
artikuliert sich kein fundamentalistischer Einwand gegen die Welt, keine Verjenseitigung der
Hoffnung. Ganz im Gegenteil. Das Festhalten an der Hoffnung auf eine messianische
Zeitenwende, auf einen neuen Himmel und eine neue Erde ist vielleicht gerade die Bedingung
dafiir, dass uns die Erde nicht zur Holle wird. In diesem Sinne wére zu fragen, wie viel wir
unserem Glauben noch zutrauen, wie unsere Spiritualitit den unausweichbar erscheinen Logiken
der propagieren Zeitenwende eine Kraft des Widerstandes entgegensetzen, entgegenhalten kann.
Diese Frage wird umso brisanter als sie auch an das Verhéltnis riihrt, dass unsere Spiritualitit zur
Geschichte und Zeit einnimmt. Wenn, wie eingangs betont, christliche Spiritualitdt von einem
Geist spricht, der sich in der Geschichte zeigt, bewegt von einem Gott, der Herr dieser
Geschichte ist, dann muss sie sich konkret auf ihr Verstindnis der Erwartung, die wir an die Zeit
und Geschichte noch richten konnen, befragen lassen. Christliche Spiritualitit kennt keine
einfach nur auBlergeschichtliche Versohnung oder Heilung, das Heil der Welt entscheidet sich
und geschieht in dieser geschichtlichen Welt, nicht jenseitig, auBerhalb von ihr. Auch und gerade
wenn eine christliche Spiritualitit auf eine Versohnung hofft und ausgerichtet bleibt, die jede
Moglichkeit innergeschichtlicher Reparatur der Verhéltnisse iibersteigt. Was aber erhoffen wir
uns heute noch von der Geschichte?

Wie die Rede von der Zeitenwende schon gezeigt hat, scheint unser Denken gefangen in zwei

falschen Alternativen: einem Weiter-So auf der einen Seite oder aber der Katastrophe des

4 Klingbeil, Lars: Die Sozialdemokratie hat die Chance Europa zu pragen, Vorwérts vom 21.6.2022, abrufbar unter
https://www.vorwaerts.de/meinung/die-sozialdemokratie-hat-die-chance-europa-zu-pragen.

6



Untergangs auf der anderen Seite. Das aber macht uns unfdhig das Neue wirklich denken zu
konnen. Katastrophe ist in unserer Gegenwart ein schillernder Begriff, der zwei Dimensionen
hat: die Realitdt katastrophaler Zustinde wie Krieg, oder Klimakatastrophe. Diese Zustdnde
werden aber politisch und medial oftmals in einer Weise behandelt, die die Katastrophe so in
Szene setzt, das aus ihr eine Legitimierung und das Plddoyer fiir einen Erhalt der Gegenwart
abgeleitet wird. Wir konnten hier von Katastrophismus sprechen. Der Katastrophismus
beschwort den Untergang als eine vorherbestimmte Zukunft, die unausweichlich auf uns
zukommt. Damit aber héren wir auf mit der Mdoglichkeit einer anderen Zukunft iiberhaupt noch
zu rechnen und leugnen letztlich eine grundséatzliche Verdnderbarkeit: weil wir der Moglichkeit
eines Anderen misstrauen, wihlen wir das geringere Ubel, das den Untergang aufschiebt und
bleiben doch im Horizont des drohenden Untergangs weiter gefangen. Eine christliche
Spiritualitit des Widerstands hitte ihren Protest stattdessen an der Katastrophalitit der
Gegenwart zu orientieren, nicht an der Sorge vor einer auf uns zukommenden Zukuntft.

Wenn wir die Katastrophalitit der Gegenwart erkennen, die uns in die Metanoia, die Umkehr des
Herzens ruft, dann konnen wir vielleicht auch eine Spiritualitidt entwickeln, die iiber Zeit und
Geschichte so denkt, dass sie auch einer notwendigen Unterbrechung ins Auge sehen kann. Diese
Unterbrechung muss jetzt beginnen und sie muss daran arbeiten die Zeit zu 6ffnen, iiber die
Alternativlosigkeit des Bestehenden hinaus.

Wenn wir eine Spiritualitdt dieser Unterbrechung denken wollen, dann sollten wir uns der
Apokalyptik noch einmal neu zuwenden. Nicht als eine Beschworung ihrer Katastrophalitét, die
uns zu unserem besorgten Blick auf die Welt gut zu passen scheint, diesen aber auch wieder nur
verdoppelt. Auch nicht im Sinne der Rechten, die einen apokalyptisch-metaphiysischen Kampf
zwischen den Prinzipien am Werk sehen. Und auch nicht, im Sinne einer anderen Spielart rechter
Apokalyptik heute, das alles zu tun sei und damit auch alles erlaubt, was die Katastrophe
aufhalten konne. Vielmehr ginge es um eine apokalyptische Spiritualitit, die auf eine
Unterbrechung setzt und hofft. Die gerade aus dem Bewusstsein, dass die Verhéltnisse so wie sie
sind weder gottgewollt noch notwendig noch ewig sind, darin Mut und Phantasie entwickelt zu
leben und zu handeln als sei deren Ende bereits in Sicht, ohne es gleich mit der Katastrophe zu
identifizieren. Eine solche Spiritualitdit konnte uns befdhigen uns nicht einfach in diesen
Verhiltnissen einzurichten, sondern ihre Verdnderung zu ersehnen.

Die Besonderheit christlicher Spiritualitét ist in ihrer Ausrichtung darauf zu sehen, dass Jesus der
Messias ist. Dieses Bekenntnis ist mit einer bestimmten messianischen Spiritualitdt verbunden,
da es in die Nachfolge ruft und damit in eine messianische Praxis, die durch Gerechtigkeit,

Befreiung und solidarische Liebe gekennzeichnet ist. Genau hier begegnen wir der spirituellen



Dimension dieser Praxis: Spiritualitdt ist das, was sie ermdglicht und in ihr zum Ausdruck
kommt.

Es geht einer messianischen Praxis der Spiritualitit also um die Unterbrechung und
Infragestellung dessen was ist, auch der bestehenden Gesetze und Normen auf die Frage nach der
Ermoglichung solidarischer Liebe hin. Auch heute und in unseren Gesellschaften kann die Frage
nach der Aussetzung der herrschenden Normen ganz konkret werden: Etwa in der
Kirchenasylarbeit, wenn die Frage im Raum steht ob das geltende Recht die hochste Norm fiir
die Entscheidung iiber Moglichkeiten und Grenzen der Solidaritét darstellt oder die solidarische
Er6ffnung von Moglichkeiten eines guten Lebens fiir Menschen auf der Flucht.

Eine messianisch-christliche Spiritualitdt hat auch politische und 6konomische Konsequenzen:
Sie orientiert sich auf eine antiautoritdrer Politik, die Herrschaft der einen iiber die anderen nicht
legitimiert, sondern infrage stellt. Sie orientiert sich am Teilen der zum Leben gebrauchten
Giiter, an deren gemeinsamen Gebrauch um Leben zu ermdglichen, anstatt an den Logiken von
Eigentum und Profit. Darin ist sie die Spiritualitit einer ganzheitlichen Befreiung, die nicht nur
den Geist befreien und neu ausrichten will, sondern auch mit der Befreiung der Korper von
Unterdriickung und Ausbeutung verbunden ist, diese neu aufrichtet und ausrichtet, sie aufstehen

lasst, was nicht umsonst eine Konnotation von Aufstand hat.

Wenn wir nach Vorbildern fiir eine solche messianisch-apokalyptische Spiritualitit suchen
wollen, dann lohnt sich ein Blick auf die ersten christlichen Gemeinden. Deren
Selbstverstindnis war das von Fremdlingen und Heimatlosen, in der Welt, in der sie lebten. Denn
die Macht des Imperium Romanum hatten sie mit der Auferstehung Jesu fiir ausgesetzt erklart.
Deshalb konnten sie bereits innerhalb des Imperiums so leben als ob das Imperium und seine
Gesetze fiir sie nicht mehr gelten. Sie lebten eine Spiritualitdt, die von den beiden Polen eines in
der Welt, aber nicht von der Welt-Seins bestimmt war: Kein Riickzug aus dem Alltag und den
Lebensvollziigen, wohl aber der Versuch eines anderen neuen Lebens mitten in ihm. Es ging
darum die Moglichkeiten der Existenz in dieser Welt iiber sich selbst hinauszutreiben: Was gibt
uns die Kraft anders zu leben, unser Leben als Christinnen nach anderen Uberzeugungen

auszurichten als die in unserer Welt vorherrschenden?

Was das aber fiir unsere Existenz heute bedeuten konnte, wie wir eine solche Spiritualitét
entwickeln konnten, das liegt nicht einfach auf der Hand. Auf jeden Fall, so viel steht fest,
konnen wir nach ihr nicht wie nach einer Ressource suchen, die uns zur Verfligung steht.

Christliche Spiritualitit als messianisch-apokalyptische Spiritualitdt ist weder ein Angebot noch



eine Kompetenz, die wir erwerben konnen, um besser mit und in diesen Verhiltnissen leben zu
konnen. Sie bezeichnet vielmehr die Art und Weise, wie wir uns zu diesen Verhéltnissen selber
wiederum ins Verhiltnis setzen und stellt damit die Frage danach, wes Geistes Kind wir sind, wir
sein wollen. Sie ist auch keine individualisierende Frage nach meiner personlichen Spiritualitit,
sondern eine, die den Spiritus, den Geist, Atem teilen ldsst (con-spirieren), damit er in die Welt
kommen und in ihr wirksam werden kann. Eine solche Spiritualitit bleibt in der Geschichte
verwurzelt und damit kann sie unsere vielleicht manchmal aufkommende Sehnsucht uns der
belastenden Wirklichkeit zu entledigen und in eine andere Wirklichkeit abzutauchen nicht
entgegenkommen. Sie kann uns aber vielleicht ermdglichen iiber diese Wirklichkeit hinaus zu
denken und einen apokalyptischen und messianischen Horizont zu bewahren, der den vor sich
gehenden Katastrophen nicht das letzte Wort iiber die Mdoglichkeiten unseres Lebens und

Hoffens uberlassen will.



	Spiritualität – Kraft und Widerstand

