
Spiritualität – Kraft und Widerstand
Julia Lis, Institut für Theologie und Politik

Impulsvortrag auf der Jahrestagung Entwicklungspolitik „Einsatz für Gerechtigkeit und Frieden“

(https://eine-welt-gruppen.de/jahrestagung/) am 10. Januar 2026 im Franz-Hitze-Haus, Münster

Das Thema des vorliegenden Vortrags: Spiritualität – Kraft und Widerstand entspricht nicht meiner

Formulierung. Tatsächlich finde ich alle drei Begriffe durchaus bedenkenswert.

Beginnen wir bei dem ersten, den ich mir angewöhnt habe, sehr vorsichtig zu gebrauchen. Denn ich

erlebe ihn oft  als  etwas leichtfertig  hingeworfenen Begriff.  Alles Erhabene,  Mystisch-Verklärte,

Geheimnisvolle, Übersinnliche, was sich vom Alltag abwendet wird gern als spirituell verklärt, oft

ohne trennscharfe Abgrenzung zum Begriff der Esoterik. Oder der Begriff der Spiritualität wird als

Synonym  für  Meditation,  Kontemplation,  rituelle  Erfahrungen  oder  Religiosität  verstanden.

Manchmal wird er auch als Gegenbegriff zum Sinnlichen, Diesseitigen, Materiellen gebraucht. Vor

allem ist er aber meist individualisierend, bezieht sich auf eine individuelle Qualität: „Sind Sie ein

spiritueller Mensch?“ Mit einem so schillernden Begriff gerät man schnell in Schwierigkeiten, weil

nicht klar ist, wovon gesprochen wird.

Deswegen würde ich ihn zu Beginn erst einmal etwas präzisieren und dadurch hoffentlich schärfen:

Spiritualität hat von ihrem Wortsinn her mit Geist und Atem zu tun, bezogen auf das hebräische

„Ruach“ hat es die Bedeutung von Atem, Luft und Wind, aber auch der Gegenwart Gottes als etwas

was  in  Bewegung  setzt,  dynamisch  ist  und  eine  neue  Wirklichkeit  schafft.  Spiritualität  ist  in

gewisser Weise die Atmung des menschlichen Geistes, der sich über die nackte Faktizität der Welt

hinaus erhebt, nach Luft und Freiheit strebt, das Gegebene transzendiert, übersteigt, hin zur Suche

nach authentischer Existenz.1 

Wenn  ich  hier  und  im  Folgenden  von  Spiritualität  spreche,  dann  meine  ich  eine  christliche

Spiritualität.  Sicher  verziehen  einige  bei  solch  einer  präzisierenden  Einschränkung  gerne  das

Gesicht,  hat  sie  doch  schnell  etwas  Ausschließendes.  Mir  scheint  aber  gerade  eine  präzise

Bestimmung, Dialog und Öffnung zu ermöglichen, nicht zu verhindern: Denn sie macht inhaltlich

1 Vgl. da Silva Moreira, Alberto: Spiritualität in der Konfliktivität, in: Collet, Giancarlo/Sattler, Dorothea (Hg.): In 
Konflikten leben. Mit Zorn und Zärtlichkeit an der Seite der Armen. Ein Beitrag zur ökumenischen Dekade zur 
Überwindung von Gewalt (Theologie und Praxis 37), Berlin 2012, S. 57-82

1

https://eine-welt-gruppen.de/jahrestagung/


deutlich,  wovon  wir  als  ChristInnen  ausgehen  und  macht  ChristIn-Sein  nicht  zu  einem reinen

Identitätsmarker, sondern gibt ihm einen inhaltlichen Sinn. Diesen Sinn aber können und sollen wir

auch  allen  Nicht-ChristInnen  erklären,  um  die  Möglichkeit  für  eine  inhaltliche  Diskussion  zu

eröffnen.  Wir  sollten  also  Auskunft  geben  können,  was  wir  eigentlich  meinen,  wenn  wir  als

ChristInnen von Spiritualität sprechen, denn nur so können andere uns sagen, ob sie etwas mit dem

von uns Gemeinten anfangen können oder nicht.

Spiritualität im christlichen Sinne hat mit ihrem Wortsinn zu tun: Geist, also die Motivation, die

Kraft, die das eigene Handeln ausrichtet, es in eine Richtung drängt. Als ChristInnen glauben wir,

dass diese Motivation nicht  einfach Ergebnis  unserer  eigenen Anstrengungen ist,  dass sie  nicht

einfach aus uns kommt, in uns steckt, sondern, dass sie mit jenem Gott zu tun hat, den wir als

Schöpfer der Welt und der Menschen bekennen, aber auch als Befreier: Als denjenigen, der in seiner

rettenden Tat  am Volk Israel,  in  der  Befreiung aus Unterdrückung und Sklaverei  einen Anfang

gesetzt  hat.  Dieser  Anfang macht  an Israel  deutlich,  was  nach dem Willen  dieses  Gottes  allen

Menschen offen stehen soll:  Ein Leben in Gleichheit  und Freiheit,  ein erfülltes Leben für alle.

Spiritualität ist so verstanden, im Sinne dieser Tradition, in der wir als ChristInnen stehen, mit der

Frage nach der Befreiung verbunden: Der Geist ist es der uns gemeinsam mit den Anderen in die

Freiheit treibt, die nicht eine Bindungslosigkeit macht, sondern die Freiheit erfüllter Beziehungen.

Hier  wird  dann  aber  auch  deutlich,  wie  sich  eine  so  verstandene  Spiritualität  von  Esoterik

abgrenzen lässt: Es geht ihr nicht einfach um mich, meine individuellen Bedürfnisse, sondern um

die Ermöglichung der Herstellung neuer,  anderer Beziehungen der Menschen untereinander,  die

eine neue gemeinsame Existenz schaffen,  die  alle Lebensbereiche,  auch Ökonomie und Politik,

umfasst. Deshalb ist jede Spiritualität, auch jede Anleitung dazu, problematisch, die nicht nach der

Verortung des Christentums nicht  nur in meinem persönlichen,  inneren Leben,  sondern eben in

Geschichte und Gesellschaft fragt, also in der gelebten Realität der Welt.  Wenn Spiritualität zur

Frage nach meinem Wohlbefinden, nach meiner Kraft wird, dann droht sie mich in mir selbst zu

verschließen, statt jene dynamisierende Öffnung zu bewirken, um die es ihrem Sinn nach gehen

soll.

Eine so verstandene Spiritualität ist durchaus gefährlich, sie ist nicht ohne Risiko zu haben. Sie ist

mit dem geläufigen Bild von Spiritualität als etwas, was uns zur Ruhe kommen lässt, eigentlich

nicht zu vereinbaren. Nicht um ruhige Abwendung von den Herausforderungen der Welt und des

Alltags geht es ihr, sondern um das Brennen für etwas, das noch nicht da ist, das aussteht: christlich

gedacht im Sinne der Reich-Gottes-Botschaft Jesu also, eine Welt wie sie gute Schöpfung ist, eine

Welt, in der befreites Leben für alle möglich wird. Christliche Spiritualität lässt sich deshalb nicht

2



von der Frage nach dem Zustand der Welt trennen. Dabei geht es nicht darum zu beanspruchen, das

Christentum  könne  in  fundamentalistischer  Manier  Antworten  auf  alle  Fragen,  die  sich  der

modernen Welt stellen, liefern. Aber es geht schon darum, dass es mit seiner Botschaft vom Reich-

Gottes als Ermöglichung eines befreiten Lebens Kriterien dafür bietet, welche Antworten mit seinen

Grundanliegen  kompatibel  sind  und  welche  gerade  nicht.  Und  es  geht  darum  einen  Horizont

aufzumachen,  der  uns  ,  bezogen  auf  diese  Gesellschaft  nicht  nur  in  den Begrenzungen  dessen

denken  lässt,  was  gerade  da  ist,  der  Fall  ist,  sondern  ermöglicht  darüber  nachzudenken,  was

aussteht, was fehlt, ja, was an den Zuständen, in denen wir leben, zum Himmel schreit. 

An Gott glauben heißt im Sinne einer solchen Spiritualität eben auch und vor allem angesichts der

katastrophalen Verhältnisse in der Welt, Gott zu vermissen, wie es der Politische Theologe Johann

Baptist Metz formulierte. Es bedeutet also auch einer Sehnsucht Raum zu geben, die mit den zur

Verfügung stehenden Bordmitteln unserer Gesellschaft nicht gestillt werden kann: danach dass das

Gottes Reich wirklich komme, und die Kriege, das Sterben im Mittelmeer, die Unterdrückung und

Ausbeutung von Frauen weltweit,  die zum Himmel schreiende Ungleichheit,  die Zerstörung der

Erde durch ihre rückhaltlose Ausbeutung endlich aufhören mögen.

Das  setzt  aber  voraus,  dass  für  uns  das  Christentum,  christliche  Spiritualität  noch  mit  der

Möglichkeit verknüpft sind, diese Welt anders denken zu können. In unserer Welt scheint sich aber

im Moment geradezu die umgekehrte Überzeugung zu verbreiten,  dass die Welt  ist  wie sie ist,

unveränderbar, eine Wiederkehr des ewig Gleichen von Krieg, Machtstreben, Katastrophen.

Welche Kraft, und hier komme ich auf den Untertitel zurück, kann dann angesichts einer solchen

Zeitdiagnose das Christentum noch entfalten? Wenn wir danach fragen, wo diesen katastrophalen

Entwicklungen heute noch Widerstand entgegenschlägt, so werden wir doch feststellen, dass das

Christentum, ja ChristInnen und Christen darin eher eine marginale Rolle spielen. Besonders gilt

dies  hierzulande,  wo  die  christlichen  Kirchen  vorwiegend  damit  beschäftigt  scheinen,  ihre

zunehmende gesellschaftliche Bedeutungslosigkeit zu betrauern. Die Antworten, die im kirchlichen

Leben auf diese Situation, da wo sie ernst und wahrgenommen wird, gesucht werden, positionieren

die  Kirchen  in  einer  Marktlogik  als  Träger  attraktiver  Angebote,  als  Markefür  Sinn  und

Sinnstiftung.  Das  aber  macht  deutlich,  wie  tief  das  Christentum  hierzulande  in  seinem

Selbstverständnis als bürgerliche Religion gefangen ist.

Was meint bürgerliche Religion?

3



  

Der Terminus stammt vom Theologen Johann Baptist Metz. 

Dieser hatte bereits in den 1970er Jahren vom bürgerlichen Christentum gesprochen und dessen

Problematik  für  das  Christentum  herausgearbeitet.2 Es  kann  die  messianische  Botschaft  vom

Hereinbrechen der anderen Logik Jesu, der Logik des Reiches Gottes deshalb so schlecht verstehen,

weil es sie als Überhöhung und Verklärung bürgerlicher Zukunft sieht. Oder anders gesagt: Es kann

das  Reich  Gottes  nicht  denken,  weil  dieses  seine  Logik,  die  Logik  einer  bürgerlichen

Tauschgesellschaft, bürgerlicher Politik infrage stellt, nicht mit ihr vereinbar ist. 

Ob es dabei heute noch primär um die Frage des bürgerlichen Zukunftsdenken geht, ob an eine

bürgerliche Zukunft noch geglaubt wird, auf dieses Thema möchte ich später zurückkommen. Was

aber bestimmt der Fall ist: Wir verstehen als Kirchen und ChristInnen in einem reichen Land, das an

der  Wahrung  seines  Wohlstand  und seiner  Sicherheit  große  Interessen  hat,  als  ChristInnen  der

Mittelschicht,  des  Bürgertums,  nur  schwer  gerade  seine  widerständigen  Momente,  sein

Aufbegehren  und  Protest,  gegen  das,  was  ist,  weil  darin  so  viel  uneingelöstes,  verlorenes,

geschundenes Leben der Anderen, der Armen steckt. Von diesen Anderen her unsere Verhältnisse

neu zu denken, fällt uns aber schwer. Deshalb wissen wir mit einer messianischen Spiritualität und

ihrer Ausrichtung auf eine andere Zukunft oft nicht viel anzufangen. 

Die Unterbrechung ist im Denken von Metz eng mit Religion verbunden: „Kürzeste Definition von

Religion: Unterbrechung“3. Das gilt sicher auch für die Spiritualität. Dabei ist allerdings, und das

macht es so schwierig für uns,  hier  nicht  einfach eine Pause gemeint.  Gerne würden wir so ja

landläufig den Begriff Spiritualität verstehen: eine Auszeit nehmen, eine Pause von der äußeren

Hetze. Sicher, das mag manchmal notwendig sein, um sich in ein neues Verhältnis zu den Dingen zu

setzen, seinen Geist neu auszurichten. Aber so harmlos ist christliche Spiritualität leider oder zum

Glück nicht. 

Die Unterbrechung, um die es hier geht, hat mit Abbruch zu tun. In drastischen Bildern beschreibt

die Bibel das in ihren apokalyptischen Büchern. Die Reiche und Ordnungen dieser Welt sind nicht

ewig, sitzen gar nicht so fest im Sattel, wie wir denken. Sie werden untergehen. Und das ist eine

frohe  Botschaft  für  die  Unterdrückten,  die  unter  dieser  Herrschaftsform  leiden.  Die  biblische

Apokalyptik zeigt die Schrecken dieser Herrschaft,  offenbart sie,  legt sie offen. Aber auch dass

2 Vgl. Metz, Johann Baptist: Jenseits bürgerlicher Religion. Reden über die Zukunft des Christentums, München 
1980.

3 Metz, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft, in: ders.: Gesammelte Schriften 3, Freiburg i. Br. 
2016, S. 184.

4



diese nicht ewig ist, dass sie untergehen kann und muss. Für die Bibel ist das die messianische

Perspektive, eine Verheißung kommenden Heils. 

Aber für uns? Nicht zufällig nimmt unser bürgerliches Bewusstsein diese apokalyptischen Bilder

vor allem als Katastrophenszenarien wahr. Wir leben in diesen Verhältnissen ganz gut, auch wenn

wir so oft ihre katastrophalen Auswirkungen beklagen. Wir haben uns eingerichtet. Und wir haben

eine  Menge  zu  verlieren  –  so  denken  wir  zumindest.  Sich  der  Möglichkeit  einer  völligen

Unterbrechung auszusetzen würde bedeuten des Sinn des Habens, des Einrichtens infrage stellen zu

lassen.  Das  meint  Umkehr,  Metanoia,  als  eine  spirituelle  Neuausrichtung,  als  Hinterfragen  des

Sinns der Existenz – denken wir an die biblische Erzählung vom reichen Jüngling. Der Weg der

Umkehr  führt  in  die  Nachfolge.  Nun  reden  wir  hier  aber  von  Spiritualität,  die  ja  nicht  ganz

unberechtigt mit  einer inneren Dimension dieser Umkehr, mit  einer Neuausrichtung der Herzen,

könnte man in einer religiösen Sprache sagen, assoziiert wird.

So  verstanden  ist  die  spirituell  Dimension  eine,  die  weitergeht  als  die  Änderung  äußerer

Verhältnisse,  eine  politische  Änderung.  Aber  sie  kann  von  einer  solchen  Veränderung  nicht

unabhängig gedacht werden, kann sie nicht weglassen. Wenn von dieser Spiritualität nichts sichtbar

wird, wenn in ihr Selbstbefriedigung steckt statt uneingelöste Hoffnung nicht nur für mich, sondern

für die Welt, dann ist sie nicht mehr als eine Wellness-Technik und hat mit dem Christentum wenig

zu tun. Christliche Spiritualität braucht also eine Ausrichtung auf eine Erwartung und die Frage:

Was erwarten wir uns noch? Welche Veränderung steht eigentlich aus?

In  der  christlichen  Spiritualitätstradition  ist  die  alles  entscheidende  Erwartung,  die  einer

messianischen Zeitenwende. Aber wenn wir heute „Zeitenwende“ hören, dann nimmt das eine ganz

andere  Bedeutung  an:  Sicherheitsdiskurs  und  Militarisierung  scheinen  im  Mittelpunkt  dieser

„Zeitenwende“ zu stehen. Schon drei Tage nach dem Einmarsch russischer Truppen in die Ukraine

am 24. Februar 2022 hat  Bundeskanzler Olaf Scholz den Überfall  als  eine Zeitenwende in der

Geschichte unseres Kontinents bezeichnet. Im Juni des gleichen Jahres sprach der SPD-Vorsitzende

Lars Klingbeil ebenfalls von einer Zeitenwende. Natürlich haben wir alle in den letzten Jahren –

auch in der Zeit der Pandemie schon – das Gefühl gehabt, dass sich historisch und politisch Dinge

verändern. Aber was genau? Und was bedeutet „Wende“? 

Für Klingbeil ist eine Friedensordnung zerbrochen, die uns harte Zeiten, Opfer abfordert, eine neue

Normalität im Umgang mit der Bundeswehr, eine europäische Verteidigungs- und Militärpolitik.

Dahinter steckt  die  Einsicht,  dass die Probleme viel  weitreichender sind: Dass sich der globale

Kapitalismus neu konfiguriert, dass die Positionen Europas und Deutschlands darin sehr unsicher

5



sind:  „Es wird in den kommenden Jahren einen Wettstreit um Beziehungen, Abhängigkeiten,

Bindungen, Kooperationen und Ausstrahlungen geben. Wir müssen uns für diesen Wettkampf

aufstellen,“4 so Klingbeil.  Die Zeitenwende ist also nichts, was „über uns“ kommt, sie ist eine

politische Entscheidung. Und sie wird wohl  eher ein Alptraum als eine Verheißung  werden, in

der es weniger um eine Wende als um die Aufrechterhaltung unseres Status quo geht. 

Nein, in der Gestaltung der sogenannten Zeitenwende geht es nicht um eine bessere Welt,  nicht

um die Abwendung einer nie dagewesenen Bedrohung, nicht um das Leben und Überleben aller

auf  der  Welt.  Die  Proklamation  der  Zeitenwende  ist  vielmehr  ein  Drohruf,  alle  Privilegien

verlieren zu können, die wir hatten. Das ist die apokalyptische Seite dieser Zeitenwende. Ihre

Verheißungsseite ist allerdings nicht viel erfreulicher: die Heilung aller Wunden wird im „Weiter

so“ von Aufrüstung, Modernisierung,  Digitalisierung und weiterer Naturausbeutung für nicht-

fossile Rohstoffe bestehen. 

In biblischen Einwand gegen die gegenwärtige Zeitenwende unter Verweis auf die messianische

artikuliert  sich  kein  fundamentalistischer  Einwand gegen  die  Welt,  keine  Verjenseitigung  der

Hoffnung.  Ganz  im  Gegenteil.  Das  Festhalten  an  der  Hoffnung  auf  eine  messianische

Zeitenwende, auf einen neuen Himmel und eine neue Erde ist vielleicht gerade die Bedingung

dafür, dass  uns die Erde  nicht  zur Hölle wird.   In diesem Sinne wäre zu fragen, wie viel wir

unserem Glauben noch zutrauen, wie unsere Spiritualität den unausweichbar erscheinen Logiken

der propagieren Zeitenwende eine Kraft des Widerstandes entgegensetzen, entgegenhalten kann.

Diese Frage wird umso brisanter als sie auch an das Verhältnis rührt, dass unsere Spiritualität zur

Geschichte und Zeit einnimmt. Wenn, wie eingangs betont, christliche Spiritualität von einem

Geist  spricht,  der  sich  in  der  Geschichte  zeigt,  bewegt  von  einem  Gott,  der  Herr  dieser

Geschichte ist, dann muss sie sich konkret auf ihr Verständnis der Erwartung, die wir an die Zeit

und  Geschichte  noch  richten  können,  befragen  lassen.  Christliche  Spiritualität  kennt  keine

einfach nur  außergeschichtliche Versöhnung oder Heilung,  das Heil  der Welt  entscheidet  sich

und geschieht in dieser geschichtlichen Welt, nicht jenseitig, außerhalb von ihr. Auch und gerade

wenn  eine christliche Spiritualität auf eine Versöhnung hofft  und ausgerichtet  bleibt,  die jede

Möglichkeit  innergeschichtlicher Reparatur der Verhältnisse übersteigt.  Was aber erhoffen wir

uns heute noch von der Geschichte?

Wie die Rede von der Zeitenwende schon gezeigt hat, scheint unser Denken gefangen in  zwei

falschen  Alternativen:  einem  Weiter-So  auf  der  einen  Seite oder  aber  der  Katastrophe  des

4 Klingbeil, Lars: Die Sozialdemokratie hat die Chance Europa zu prägen, Vorwärts vom 21.6.2022, abrufbar unter 
https://www.vorwaerts.de/meinung/die-sozialdemokratie-hat-die-chance-europa-zu-pragen.

6



Untergangs  auf der anderen Seite.  Das aber macht  uns unfähig das Neue wirklich denken zu

können. Katastrophe ist  in unserer Gegenwart ein schillernder Begriff,  der zwei Dimensionen

hat:  die  Realität  katastrophaler  Zustände  wie  Krieg,  oder  Klimakatastrophe.  Diese  Zustände

werden aber politisch und medial oftmals in einer Weise behandelt,  die die Katastrophe so in

Szene setzt,  das aus ihr eine Legitimierung und  das Plädoyer für einen  Erhalt der Gegenwart

abgeleitet  wird.  Wir  könnten  hier  von  Katastrophismus  sprechen.  Der  Katastrophismus

beschwört  den  Untergang   als  eine  vorherbestimmte  Zukunft,  die  unausweichlich  auf  uns

zukommt. Damit aber hören wir auf mit der Möglichkeit einer anderen Zukunft überhaupt noch

zu rechnen und leugnen letztlich eine grundsätzliche Veränderbarkeit:  weil wir der Möglichkeit

eines Anderen misstrauen, wählen wir das geringere Übel,  das den Untergang aufschiebt  und

bleiben  doch  im  Horizont  des  drohenden  Untergangs  weiter  gefangen. Eine  christliche

Spiritualität  des  Widerstands  hätte  ihren  Protest  stattdessen  an  der Katastrophalität  der

Gegenwart zu orientieren, nicht an der Sorge vor einer auf uns zukommenden Zukunft.

Wenn wir die Katastrophalität der Gegenwart erkennen, die uns in die Metanoia, die Umkehr des

Herzens ruft,  dann können wir vielleicht auch eine Spiritualität entwickeln, die über Zeit und

Geschichte so denkt, dass sie auch einer notwendigen Unterbrechung ins Auge sehen kann. Diese

Unterbrechung muss  jetzt  beginnen und sie  muss  daran arbeiten die  Zeit  zu öffnen,  über die

Alternativlosigkeit des Bestehenden hinaus.

Wenn  wir  eine  Spiritualität  dieser  Unterbrechung  denken  wollen,  dann  sollten  wir  uns  der

Apokalyptik noch einmal neu zuwenden. Nicht als eine Beschwörung ihrer Katastrophalität, die

uns zu unserem besorgten Blick auf die Welt gut zu passen scheint, diesen aber auch wieder nur

verdoppelt. Auch nicht im Sinne der Rechten, die einen apokalyptisch-metaphiysischen Kampf

zwischen den Prinzipien am Werk sehen. Und auch nicht, im Sinne einer anderen Spielart rechter

Apokalyptik  heute,  das  alles  zu  tun  sei  und  damit  auch  alles  erlaubt,  was  die  Katastrophe

aufhalten  könne.  Vielmehr  ginge  es  um  eine  apokalyptische  Spiritualität,  die  auf  eine

Unterbrechung setzt und hofft. Die gerade aus dem Bewusstsein, dass die Verhältnisse so wie sie

sind weder gottgewollt noch notwendig noch ewig sind, darin Mut und Phantasie entwickelt zu

leben und zu handeln als sei deren Ende bereits in Sicht, ohne es gleich mit der Katastrophe zu

identifizieren.  Eine  solche  Spiritualität  könnte  uns  befähigen  uns  nicht  einfach  in  diesen

Verhältnissen einzurichten, sondern ihre Veränderung zu ersehnen. 

Die Besonderheit christlicher Spiritualität ist in ihrer Ausrichtung darauf zu sehen, dass Jesus der

Messias ist. Dieses Bekenntnis ist mit einer bestimmten  messianischen Spiritualität verbunden,

da  es  in  die  Nachfolge  ruft  und damit  in  eine  messianische  Praxis,  die  durch  Gerechtigkeit,

Befreiung und solidarische Liebe gekennzeichnet ist. Genau hier begegnen wir der spirituellen

7



Dimension  dieser  Praxis:  Spiritualität  ist  das,  was  sie ermöglicht  und  in  ihr  zum Ausdruck

kommt. 

Es  geht  einer  messianischen  Praxis  der  Spiritualität  also  um  die  Unterbrechung  und

Infragestellung dessen was ist, auch der bestehenden Gesetze und Normen auf die Frage nach der

Ermöglichung solidarischer Liebe hin. Auch heute und in unseren Gesellschaften kann die Frage

nach  der  Aussetzung  der  herrschenden  Normen  ganz  konkret  werden:  Etwa  in  der

Kirchenasylarbeit, wenn die Frage im Raum steht ob das geltende Recht die höchste Norm für

die Entscheidung über Möglichkeiten und Grenzen der Solidarität darstellt oder die solidarische

Eröffnung von Möglichkeiten eines guten Lebens für Menschen auf der Flucht.

Eine  messianisch-christliche  Spiritualität  hat  auch politische und ökonomische Konsequenzen:

Sie orientiert sich auf eine antiautoritärer Politik, die Herrschaft der einen über die anderen nicht

legitimiert,  sondern  infrage  stellt.  Sie  orientiert  sich  am Teilen  der  zum Leben  gebrauchten

Güter, an deren gemeinsamen Gebrauch um Leben zu ermöglichen, anstatt an den Logiken von

Eigentum und Profit. Darin ist sie die Spiritualität einer ganzheitlichen Befreiung, die nicht nur

den Geist  befreien  und neu ausrichten  will,  sondern auch mit  der  Befreiung der  Körper  von

Unterdrückung und Ausbeutung verbunden ist, diese neu aufrichtet und ausrichtet, sie aufstehen

lässt, was nicht umsonst eine Konnotation von Aufstand hat.

Wenn  wir  nach  Vorbildern  für  eine  solche  messianisch-apokalyptische  Spiritualität  suchen

wollen,  dann  lohnt  sich  ein  Blick  auf  die  ersten  christlichen  Gemeinden.   Deren

Selbstverständnis war das von Fremdlingen und Heimatlosen, in der Welt, in der sie lebten. Denn

die Macht des Imperium Romanum hatten sie mit der Auferstehung Jesu für ausgesetzt erklärt.

Deshalb konnten sie bereits innerhalb des Imperiums so leben als ob das Imperium und seine

Gesetze für sie nicht mehr gelten. Sie lebten eine Spiritualität, die von den beiden Polen eines in

der Welt, aber nicht von der Welt-Seins bestimmt war:  Kein Rückzug aus dem Alltag und den

Lebensvollzügen, wohl aber  der  Versuch eines  anderen neuen Lebens mitten in ihm.  Es ging

darum die Möglichkeiten der Existenz in dieser Welt über sich selbst hinauszutreiben: Was gibt

uns  die  Kraft  anders  zu  leben,  unser  Leben  als  ChristInnen  nach  anderen  Überzeugungen

auszurichten als die in unserer Welt vorherrschenden?

Was  das  aber  für  unsere  Existenz  heute  bedeuten  könnte,  wie  wir  eine  solche  Spiritualität

entwickeln  könnten,  das  liegt  nicht  einfach  auf  der  Hand.  Auf  jeden Fall,  so  viel  steht  fest,

können  wir  nach  ihr  nicht  wie  nach  einer  Ressource  suchen,  die  uns  zur  Verfügung  steht.

Christliche Spiritualität als messianisch-apokalyptische Spiritualität ist weder ein Angebot noch

8



eine Kompetenz, die wir erwerben können, um besser mit und in diesen Verhältnissen leben zu

können. Sie bezeichnet vielmehr die Art und Weise, wie wir uns zu diesen Verhältnissen selber

wiederum ins Verhältnis setzen und stellt damit die Frage danach, wes Geistes Kind wir sind, wir

sein wollen. Sie ist auch keine individualisierende Frage nach meiner persönlichen Spiritualität,

sondern eine, die den Spiritus, den Geist, Atem teilen lässt (con-spirieren), damit er in die Welt

kommen und in  ihr  wirksam werden kann.  Eine  solche  Spiritualität  bleibt  in  der  Geschichte

verwurzelt  und  damit  kann  sie  unsere  vielleicht  manchmal  aufkommende  Sehnsucht  uns  der

belastenden  Wirklichkeit  zu  entledigen  und  in  eine  andere  Wirklichkeit  abzutauchen  nicht

entgegenkommen. Sie kann uns aber vielleicht ermöglichen über diese Wirklichkeit hinaus zu

denken und einen apokalyptischen und messianischen Horizont zu bewahren, der den vor sich

gehenden  Katastrophen  nicht  das  letzte  Wort  über  die  Möglichkeiten  unseres  Lebens  und

Hoffens überlassen will.

9


	Spiritualität – Kraft und Widerstand

