
„Wenn sie sagen: »Friede und Sicherheit«, dann überfällt sie
schnell das Verderben“ (1. Thess 5,3) 

Wortmeldung aus der Ökumenischen Vernetzungs-
initiative Casa Comun zur Diskussion um die soge-
nannte Friedensdenkschrift der Evangelischen Kirche 
in Deutschland

22. Januar 2026

Die  neue  Denkschrift  des  Rates  der  Evangelischen  Kirche  in  Deutschland  (EKD)  „Welt  in
Unordnung –  Gerechter  Frieden  im Blick“1 erhebt  den  Anspruch,  das  Konzept  des  „gerechten
Friedens“ ins Zentrum zu stellen. Im Grunde jedoch gibt diese Denkschrift wenig zu bedenken. Sie
trifft vielmehr eine Entscheidung: In Anbetracht einer ausgemachten „Zeitenwende“, die durch eine
prekäre globale Sicherheitslage und die Sorge ums eigene Überleben bestimmt wird, setzt sie im
Einvernehmen mit den Mächtigen der Welt und hierzulande auf eine Politik der Aufrüstung und
Militarisierung.
 
Offensichtlich trauen die Autor*innen der Denkschrift dem Christentum wenig zu. Sie geben jede
kritische Distanz zu staatlicher Politik auf und machen aus ihrer Theologie eine „Hofprophetie“:
Nicht Kritik und Einspruch im Namen eines Gottes, der der Herrschaft die Aussicht der Befreiung
entgegenhält, nicht Umkehr wird gepredigt, sondern es wird wiederholt, dass dasjenige, was ist, was
in  Sachen Sicherheitspolitik  getan  wird,  im Großen und Ganzen doch  gut  sei.  So  entsteht  der
Eindruck,  dass  man dem gesellschaftlichen Relevanzverlust  begegnen möchte,  indem man sich
beeilt, dem beizupflichten, was man für eine alternativlose, pragmatische Logik hält, für die man
gesellschaftlich  Zustimmung erhofft:  Die  Zeiten  werden härter,  also  müssen  wir  aufrüsten  und
durch Abschreckung für mehr Sicherheit sorgen.

Diese  Position  fordert  uns  als  ökumenische  Basisinitiativen,  die  sich  in  der  Ökumenischen
Vernetzungsinitiative Casa Comun (ÖVI)2 zusammengeschlossen haben, zum Widerspruch heraus:
Wenn Kirchen sich heute entscheiden, Militarisierung und Aufrüstung mit den gleichen Argumenten
wie die Herrschenden zu legitimieren, machen sie sich im Grunde überflüssig. Die prophetische
Aufgabe der Kirchen muss eine andere sein: nämlich daran festzuhalten, dass der Weg, Sicherheit
über militärische Lösungen herzustellen, in den Abgrund führt und das Überleben der Menschen,
aber auch der Welt insgesamt massiv gefährden wird. Wenn die EKD nicht mehr bereit ist, dieser
Botschaft, die sich für uns aus den Grundlagen christlichen Glaubens und Bekenntnisses ergibt, die
Treue zu halten, sondern sich stattdessen an vermeintlichen Plausibilitäten orientieren will, um sich
„politikfähig“ zu halten, verfehlt sie ihren Auftrag. Vielmehr scheint sich die EKD darin zu gefallen,
sich auf eine krisenbelastete, von Legitimationskonflikten angegriffene Staatsform rückhaltlos zu
verpflichten.

Warum  tut  sie  das?  Geht  es  darum,  sich  pragmatisch  zu  zeigen,  als  verantwortungsbewusste
Staatsbürger*innen  sich  dem  anzupassen,  was  die  herrschende  Meinung  zu  sein  scheint?  Im
Unterton  hört  man  unseres  Erachtens  das  Bemühen,  sich  von  einem  Teil  des  evangelischen
Basischristentums  abzugrenzen,  der  sich  gerade  (auch)  für  das  Thema  Krieg  und  Frieden
interessiert, den Friedensbewegten. Dies geschieht, indem deren zentrale Überzeugungen als nichtig
und das Gegenteil schlicht als richtig erklärt werden: Aufrüstung gilt nicht länger als vermeidbar
und  riskant,  sondern  als  zur  Herstellung  von  Sicherheit  unerlässlich,  Kriegsdienstverweigerung

1 https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/denkschrift-welt-in-unordnung-EVA-2025.pdf
2 https://casa-comun-2022.de/

1



nicht länger als besonderes Zeichen des Bekenntnisses zum Christentum. Mit Skepsis wird auf Ver-
handlungslösungen  geblickt,  wenn  sie  nicht  die  gewünschten  Maximalergebnisse  versprechen.
Dabei werden christlicher Pazifismus und eine aus christlicher Überzeugung vorgetragene Distanz
zu Militär und Aufrüstung weder theologisch widerlegt noch frontal  angegriffen.  Vielmehr wird
ihnen eine gewisse Berechtigung zugesprochen – aber nur solange, wie sie den Konsens mit den
Mächtigen nicht stören. Man kann als Christ*in schon Pazifist*in sein oder von Krieg und Militär
Abstand  halten  wollen  –  wenn  dies  eine  persönliche,  individuelle  Überzeugung  ist,  die  nicht
verallgemeinert, nicht mit einem Wahrheitsanspruch versehen und aus der keine Kritik an Staat oder
Kirche  abgeleitet  wird.  Damit  wird  das  Christentum aber  zur  Privatangelegenheit  erklärt,  weil
dessen Überzeugungen und Logiken für Politik und Gesellschaft letztlich keine Rolle spielen.

Dagegen halten wir als ökumenische Basischrist*innen fest: Es ist einer christlichen Kirche nicht
würdig, regierungsamtlich verkündete Dogmen nachzubeten. Kirchliche Positionen sollten Essenz
und Substanz von Jesus Christus, dem Reich Gottes und seiner Gerechtigkeit bewahren. Ob Mose
oder die Prophet*innen im Ersten Testament oder Jesus, Paulus und andere im Zweiten Testament –
sie alle haben sich unter Einsatz ihres Lebens kritisch mit den jeweils bestehenden Herrschafts- und
Wirtschaftsverhältnissen  auseinandergesetzt.  Sie  haben  den  Einsatz  für  soziale  Gerechtigkeit,
Solidarität und Nächstenliebe, Ehrfurcht vor der Schöpfung und Frieden als Auftrag Gottes an alle
Menschen gesehen.

Eine überzeugende friedenspolitische Position darf sich nicht um die hintergründigen Ursachen der
Kriege drücken, sondern muss in ihnen die Logiken ökonomischer Interessen, die den Reichtum der
einen zum Preis des Elends der anderen wahren wollen, ebenso aufdecken wie politische Interessen
der Absicherung eigener Macht und eigenen Wohlstands. Der zu eng geführte (friedens-)politische
Diskurs über eine künftig friedenstüchtige(re) Eine Welt muss deshalb dringend um die Dimension
der  ökonomischen  Triebfedern  des  Krieges  erweitert  werden  und  die  systemischen  Ursachen
gewaltsamer  Konflikte  vollumfänglich  in  den  Blick  nehmen,  wenn er  nicht  auf  wohlmeinende
Appelle beschränkt bleiben soll. Nur so kann über tatsächlich trag- und friedensfähige Lösungs-
möglichkeiten nachgedacht werden. Denn diese Welt ist bekanntlich nicht erst seit dem Krieg in der
Ukraine eine kriegerische. Schon seit dem frühkapitalistischen 15. Jahrhundert stellen Grundlogik
und Wirkmechanismen der herrschenden Weltwirtschaftsordnung mitsamt den daraus abgeleiteten
imperialistischen Ansprüchen keine Basis für strukturelle Friedensfähigkeit dar.

Und  diese  historisch-strukturelle  Unordnung  erfährt  durch  die  aktuelle  „Vielfachkrise“  (v.a.
Wettstreit um kritische Rohstoffe) eine wesentliche Verschärfung, die insbesondere von westlichen
Staaten, auch der Bundesrepublik, massiv befeuert wird: durch den alten, fossilen und den neuen,
„grünen“ Extraktivismus,  der Konflikte  wie im Kongo befeuert,  durch ein europäisches Grenz-
regime, das sich um die Menschenrechte, ja um das Leben der Geflüchteten wenig schert, durch die
europäischen Bemühungen solange wie möglich an der Seite der USA weiter weltweite Hegemonie
auszuüben und die eigenen Interessen durchzusetzen. Unordnung und Unsicherheit gehen aber für
die EKD in dieser Welt nur von den Anderen aus, den Feinden der „offenen Gesellschaft“ und des
westlichen Liberalismus.

Damit hat die EKD-Denkschrift der fatalen „Wir-Sie-Logik“, dem „Freund-Feind-Denken“ nichts
entgegenzusetzen. Es gelingt ihr nicht einmal, dies als Wurzel globaler Konflikte zu erkennen und
zu kritisieren. Als würde nicht immer deutlicher, dass sich die westlichen Demokratien zwar weiter
lautstark  auf  die  Herrschaft  des  Rechts  berufen,  aber  kein  Problem damit  haben,  es  dort  aus-
zusetzen,  wo  es  politisch  opportun  scheint  –  nicht  zuletzt  an  den  eigenen  Außengrenzen,  bei
Völkerrechtsverletzungen und durch Waffenlieferungen in Krisengebiete.

2



Für die EKD scheint eindeutig, dass Frieden nur entsteht, wenn der Staat militärisch für Sicherheit
sorgt. Dietrich Bonhoeffers Einspruch dagegen war einst mehr als deutlich: 

„Wie  wird  Friede?  Durch  Investierung  internationalen  Kapitals  in  den  verschiedenen
Ländern?  d.  h.  durch  die  Großbanken,  durch  das  Geld?  Oder  gar  durch  eine  allseitige
friedliche Aufrüstung zum Zweck der Sicherstellung des Friedens? Nein, durch dieses alles
aus dem einen Grunde nicht, weil hier überall Friede und Sicherheit verwechselt wird. Es
gibt  keinen  Weg  zum  Frieden  auf  dem  Weg  der  Sicherheit.  Denn  Friede  muß  gewagt
werden, ist das eine große Wagnis, und läßt sich nie und nimmer sichern. Friede ist das
Gegenteil von Sicherung. Sicherheiten fordern heißt Mißtrauen haben, und dieses Mißtrauen
gebiert wiederum Krieg.“3

Für die EKD liegt eine solche Einsicht fern: Misstrauen gegenüber den anderen Staaten, die nicht
unser liberales, westliches Modell repräsentieren, scheint ihr mehr als geboten. Was die Ursachen
des Krieges sind, was Krieg gebiert und was ihn verhindern könnte, diese Frage wird gar nicht
gestellt. Die Welt ist wie sie ist, in ihr regieren Sachzwänge, die des Marktes wie die der staatlichen
Sicherheitslogik.  Über  sie hinaus kann und will  die  EKD nicht denken. So aber verkommt die
Vision  des  gerechten  Friedens  tendenziell  zur  Rechtfertigung  des  Status  Quo  von  Krieg  und
Aufrüstung.

Damit  entfernt  sich  die  EKD  nicht  nur  von  ihrer  eigenen  70-jährigen  Tradition  evangelischer
Friedensethik (wie die Heidelberger Thesen von 1959, die sog. Ostdenkschrift von 1965 oder die
Denkschrift „Frieden wahren, fördern und erneuern“ von 1981) und bricht mit der Friedenstradition
der evangelischen Kirchenleitungen in der DDR (siehe die Handreichung „Zum Friedensdienst der
Kirche“  von 1981),  sondern sie  entfernt  sich  auch von der  evangelisch-katholischen sowie  der
weltweiten Ökumene, wie Erklärungen des Ökumenischen Rates der Kirchen (Jamaika 2011, Busan
2013,  Karlsruhe  2022),  jüngste  Erklärungen  von  Papst  Leo  nebst  vielen  anderen  Dokumenten
christlicher Weltbünde zeigen.  

Die folgenden drei Punkte möchten wir in besonderer Weise hervorheben:

1.) Die „Logik“ einer kriegerischen Weltwirtschaft im real existierenden Kapitalismus
In etlichen der aktuellen gewaltsamen Konflikte und kriegerischen Auseinandersetzungen werden
kapitalistische  (Aneignungs-  und  Inwertsetzungs-)Logiken  –  vor  allem  hinsichtlich  knapper
Ressourcen  –  zunehmend  mit  militärischen  Drohgebärden  bis  hin  zu  kriegerischen  Mitteln
durchgesetzt.  So  geht  es  im Krieg  Russlands  gegen die  Ukraine,  der  de  facto  zu  einem Krieg
Russlands gegen etliche NATO-Staaten geworden ist, zentral um Rohstoffe wie z.B. die seltenen
Erden im Donbass.4 In Anbetracht der zu erwartenden Verschärfungen dieses Wettstreits und der
damit  einhergehenden  Rückkehr  eines  unverhohlenen  (Neo-)Imperialismus  wird  sich  die
Wahrscheinlichkeit  gewaltförmiger  geoökonomischer  Konflikte  künftig  weiter  erhöhen  (wie  in
Grönland).

Den maßgeblichen Konfliktfeldern der globalen Vielfachkrise leistet diese Entwicklung weiteren
Vorschub:  Einerseits  stellen die  gigantische Aufrüstung wie auch die  ins  Auge gefassten  astro-
nomischen Finanzierungen des Wiederaufbaus nach Kriegen (neben Ukraine v.a. auch Gaza) für das
vorherrschende  Wirtschaftsmodell  im  Allgemeinen  und  alle  Unternehmen  des  militärisch-
industriellen  Komplexes  sowie  deren  Aktionär*innen  im  Besonderen  ein  sehr  profitables
Geschäftsmodell dar. Die Zeche für die – trotz Schuldenbremse (sic!) – schuldenfinanzierte Hoch-
rüstung zahlt dabei vor allem der ärmere Teil der Bevölkerung – vor Ort ebenso wie weltweit: Und

3 Dietrich Bonhoeffer: Friedenspredigt in Fanö, 28. August 1934.
4 https://www.bundestag.de/resource/blob/979936/3fb61813be6833a3b4278acda81adefb/WD-5-076-23-pdf.pdf

3



zwar  nicht  länger  nur  im  Globalen  Süden,  sondern  immer  mehr  auch  in  den  wohlhabenden
„westlichen“  Ländern werden deshalb  im inneren staatliche  Ausgaben für  Bildung,  Bürgergeld,
sozialen  Wohnungsbau,  öffentliche  Mobilität,  Sozialarbeit  mit  Jugendlichen  oder  Geflüchteten,
Kultur  und  manches  mehr  massiv  gekürzt.  Zudem:  Budgets  für  Entwicklungszusammenarbeit,
Welthungerhilfe oder das Flüchtlingshilfswerk der  Vereinten Nationen werden bis zur Unkennt-
lichkeit  zusammengestrichen.  Die  Bedeutung  von  Klimaschutz  und  Ressourcenschonung  wird
zunehmend in den Hintergrund gedrängt. 

2.) Die Militarisierung ist ein Anschlag auf Demokratie, Klimagerechtigkeit und Sozialstaat
Die EU steuert mit dem re-arm Europe-Programm auf Kriegswirtschaft, die NATO hatte sich – mit
Ausnahme Spaniens – bereits vorher darauf festgelegt. Willkürlich begründete „regime changes“
wie  aktuell  in  Venezuela,  außergerichtliche  Tötungen,  fossilistisch-kapitalistische  Aneignungen
durch die derzeit noch unipolar herrschende Weltmacht USA machen die Gesamtlage zunehmend
explosiv.  Kriege  können  aber  verhindert  werden,  wenn  wirtschaftliche  Interessen  und  Begehr-
lichkeiten  nicht  mit  gewalttätiger  Priorität  verfolgt  werden,  der  politische  Wille  zu
Friedenslogik, industrieller  Abrüstung  und  internationaler  Zusammenarbeit  vorhanden  ist  sowie
kluge und vorausschauende Diplomatie gepflegt wird. Das gilt auch für den Krieg Russlands gegen
die Ukraine oder den Krieg Israels gegen Gaza.5

Rüstung tötet auch ohne Krieg, wie Dorothee Sölle feststellte. Aufrüstung verschärft gesellschaft-
liche und internationale Konfliktpotenziale und leistet einer weiteren Militarisierung des Denkens
und  der  politischen  Agenda  Vorschub.  Seit  Jahren  sehen  wir  eine  zunehmende  Verengung  der
öffentlichen politischen Debatte. So kommen kapitalismuskritische und/oder pazifistische Stimmen
selbst in den öffentlich-rechtlichen Medien kaum noch zu Wort. Die Folge wird eine fortschreitende
autoritäre Entwicklung sein.6

3.) „Der Gerechtigkeit Frucht wird Friede sein“ (Jesaja 32,17)
Nicht  der  „Kampf  gegen  Armut“,  sondern  der  unbedingte  Einsatz  für  Gerechtigkeit  und
Menschenwürde bilden die wirtschaftsethische Grundlage und Zielsetzung der Bibel. „Wenn ihr auf
den HERRN, euren Gott, hört und alle seine Weisungen befolgt, die ich euch verkünde, wird es
jedoch überhaupt keine Armen unter euch geben.“ (5. Mose 15,4+5) und „Gerechtigkeit muss euer
oberstes Ziel sein. Dann werdet ihr für immer in dem Land leben können, das der HERR, euer Gott,
euch geben wird.“ (5. Mose 16,20).

Die Abkehr von der „Herrschaft des Marktes“ als „ein globales, vom Mammon bestimmtes System,
das durch endlose Ausbeutung allein das grenzenlose Wachstum des Reichtums der Reichen und
Mächtigen schützt“ (Ökumenischer Rat der Kirchen, Vollversammlung in Busan/Südkorea 2013) ist
Voraussetzung  für  die  Verwirklichung  eines  gerechten  Friedens  innerhalb  planetarischer  Leit-
planken.  Wie  schon  im  Blick  auf  das  Thema  Eigentum  und  Geld  stellt  sich  die  deutsche
evangelische Kirche angesichts der regierungsamtlich ausgerufenen „Zeitenwende“ hingegen nun
auch im Blick auf das Thema Sicherheit der Mahnung Jesu „Ihr könnt nicht Gott dienen und dem
Mammon“ (Matthäus 6,24) entgegen.

Es ist unredlich, der Gewaltlogik zu dienen und mit der Friedenslogik nur dann zu liebäugeln, wenn
sie einem nicht zu viel Kritik einbringt. Denn die militärische Logik kennt letztlich nur Wege in den
Krieg hinein, aber nicht aus ihm heraus. Immer wieder zeigt sich, dass auch sogenannte „rechts-
erhaltende“ Gegengewalt Konflikte verschärft, vertieft und verlängert, anstatt sie in Richtung eines
Auswegs zu öffnen und zu befrieden. Die EKD ist offensichtlich so sehr in das Gefüge von Staat

5 Ausführliche Belege in: Fabian Scheidler, „Friedenstüchtig“, Wien 2025, S. 19-65.
6 https://www.mvfp.de/nachricht/artikel/rangliste-der-pressefreiheit-2025-wirtschaftlicher-druck-schwaecht-

pressefreiheit-weltweit

4



und Kapital  eingebunden,  dass  sie  die  biblische  Botschaft  von Gerechtigkeit  und Frieden  dem
Mitschwimmen im Mainstream opfert (und sich dabei sogar noch in den „geistlichen Operations-
plan  Deutschland“  einspannen  lässt).  Wir  sprechen  diesbezüglich  seit  langem  von  der
„babylonischen Gefangenschaft“ vieler Kirchen.

Das zeigt sich in der weitestgehenden substanziellen Verabschiedung vom Leitbild des Gerechten
Friedens.  Zwar  wird  das  Konzept  in  der  EKD-Denkschrift  noch  mitgeschleppt,  aber  de  facto
inhaltlich  entkernt.  Stattdessen  sehen  wir  eine  Anbiederung  an  den  „Münze-Macht-Militär-
Komplex“ bzw. die „westliche,  freiheitlich-demokratische Ordnung“, die sich in eine Sackgasse
manövriert hat, aus der es mit den Denkweisen dieser Ordnung keinen wünschenswerten Ausweg
mehr  gibt.  Dies  führt  zu  theologischen  Fehlannahmen  und  spiegelt  sich  in  bedenklicher
Reproduktion von NATO-Weltanschauungen. Was viele ahnen, dass es so nicht weitergehen kann
wie  bisher,  wird verdrängt  durch  den Hinweis  auf  äußere  Feinde:  Es  liegt  an  denen,  dass  wir
aufrüsten müssen. 

Statt  eines  hofprophetischen  Heilsglaubens  an  Aufrüstung  sowie  der  Annahme  der  Alternativ-
losigkeit des Militärischen in einer „unerlösten Welt“ braucht es unbedingt eine Rückbesinnung auf
das kritische Potenzial des biblischen Friedenszeugnisses. Jesus hat auch nicht gewartet,  bis das
römische Weltreich nicht mehr von einem eroberungswütigen Siegfrieden geprägt war: Er hat dem
Geist  Gottes  hier  und  jetzt  Raum  verschafft,  und  zwar  unbedingt  heilend  und  rettend,  re-
integrierend und neu ausrichtend. Daran gilt es festzuhalten! 

In  dieser  Situation  ermutigen  wir  Christ*innen  deshalb  Orte  zu  schaffen,  die  der  Logik  der
Autoritarisierung und Kriegstüchtigkeit widersprechen. An diesen Orten wollen wir gemeinsam die
Würde des Menschen ins Zentrum unseres Handelns stellen, so dass wir den aufrechten Gang üben
können, indem wir möglichst konkret:

• Solidarität mit den Unterprivilegierten leben,
• eine Praxis der Nicht-Unterwerfung fördern und Orte des Ungehorsams gegen die Kriegs-

logik stiften,
• Geflüchtete unterstützen und Kirchenasyl gewähren,
• das Bewusstsein der  relativen Autonomie in  Kirchengemeinden fördern und im Zeichen

dessen z.B.  dem Militär  den Zutritt  sowie die  orchestrierte  Zusammenarbeit  (z.B.  keine
Ehrenbegräbnisse o.ä. abhalten) verweigern;

• eine  Praxis  der  Nicht-Unterwerfung  entwickeln  und  Orte  des  Ungehorsams  gegen  die
Kriegslogik stiften.

5


